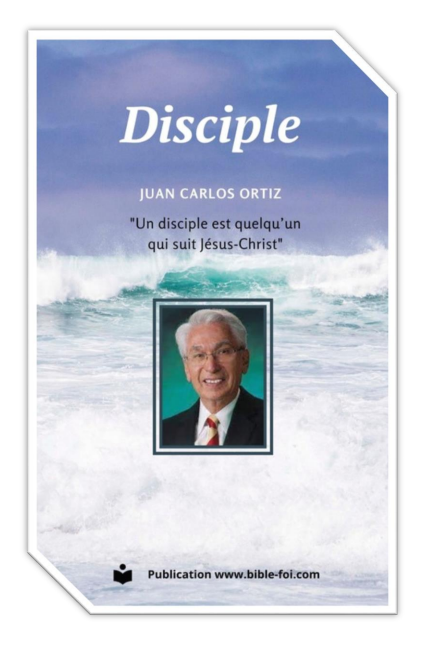
# Disciple

Juan Carlos Ortiz



© Reproduction autorisée, pourvu qu'elle soit gratuite, et que les sources soient indiquées.

Mise en page & publication www.bible-foi.com.

# Table des matières

#### **Préface**

#### Première partie Le vin nouveau

- 1 L'« Évangile selon les saints évangéliques »
- 2 L'Évangile du royaume
- 3 Serviteurs du royaume
- 4 Vivre dans le royaume
- 5 L'oxygène du royaume
- 6 L'amour du prochain
- 7 L'amour du frère
- 8 L'amour « façon purée de pommes de terre »
- 9 Le langage du royaume
- 10 Des yeux ouverts

#### Deuxième partie Les outres neuves

- 11 Un enfant pour toujours?
- 12 Grandir
- 13 Membres ou disciples ?
- 14 La formation de disciples

- 15 Les saintes traditions protestantes
- 16 Changer les traditions
- 17 Au-delà du dimanche matin
- 18 La cellule
- 19 La promesse du père : un cœur nouveau
- 20 La promesse du père : une nouvelle puissance

#### Préface

Juan Carlos Ortiz. Quel homme et quel écrivain! Dans les pages qui suivent vous ferez connaissance avec l'un des serviteurs de Dieu les plus remarquables et les plus humbles en Amérique Latine aujourd'hui. Juan Carlos Ortiz est un homme franc ; il ne s'esquive pas. Il écrit comme il parle et il parle comme il écrit. Et ce qu'il écrit n'est pas un discours théologique basé sur quelques idées intéressantes glanées dans des livres poussiéreux d'une bibliothèque de Buenos Aires. Au contraire. Son message d'encouragement à l'Église est au centre-même des riches expériences qu'il a vécues en tant que pasteur dans la capitale argentine.

Les illustrations de Juan Carlos vous amèneront à réfléchir. Elles vous feront aussi pleurer. Et si vous êtes comme moi, certaines anecdotes qu'il raconte vous feront beaucoup rire. Il y a un peu de tout dans ces pages. Alors vous voilà averti : une fois ce livre entamé, je vous garantis que vous serez accroché. Il se peut très bien que vous ne vous sentiez pas de souscrire à toute la théologie de Juan Carlos ou à ses diverses interprétations. Mais que cela ne vous arrête pas.

Continuez votre lecture, parce que quel que soit votre désaccord, il deviendra vite de peu d'importance, face à ce partage franc et décontracte au sujet de ce que Dieu est en train d'accomplir parmi Son peuple en Amérique Latine aujourd'hui.

Le thème est l'amour : l'amour fraternel, l'amour du prochain, l'amour « façon purée de pommes de terres » et sous bien d'autres formes. Juan Carlos s'empresse de nous rappeler que pour celui qui veut suivre Jésus, cet amour doit se concrétiser au travers d'une compréhension radicale et sans détours de ce qu'implique être un disciple de Jésus-Christ. Pour Juan Carlos, la préparation et la formation d'hommes et de femmes pour le service est la raison d'être de l'Église. Et le souci de ce livre est assurément l'Église.

Juan Carlos est devenu pour moi un très cher frère et ami et je suis ravi que son message clair et pénétrant ne soit plus désormais limité à nos voisins d'Amérique Latine, parce que nous avons ici un homme de Dieu qui dit des choses que l'Église du monde entier a besoin d'entendre aujourd'hui.

Quand vous aurez terminé de lire ce livre, il se peut que l'envie vous prenne de donner à Juan Carlos un grand et chaleureux abrazo ; en tous cas, vous voudrez sûrement lui dire muchas gracias, quelle que soit la qualité de votre accent espagnol.

Dr. W. Stanley Mooneyham, président de World Vision International. U.S.A.

## Première partie Le vin nouveau

Qu'est-ce qu'un disciple ? Un disciple est quelqu'un qui suit Jésus-Christ. Mais le fait que nous soyons chrétiens ne veut pas dire pour autant que nous soyons Ses disciples, même si nous sommes membres de Son Royaume. Suivre le Christ, c'est Le reconnaître comme Seigneur ; c'est Le servir comme un esclave. C'est aussi aimer et louer.

C'est de cela que parle la première partie de ce livre.

## 1. L'« Évangile selon les saints évangéliques »

« Pourquoi m'appelez-vous : Seigneur, Seigneur ! et ne faites-vous pas ce que je dis ? » Luc 6.46

En espagnol, nous avons un problème intéressant avec le mot seigneur. Seigneur se dit senor, le même mot que nous utilisons pour monsieur. Nous disons Senor Alvarez, Senor Garcia, et Senor Jesus. C'est comme si en français vous disiez Monsieur Dupont, Monsieur Martin, et Monsieur Jésus.

Il en résulte qu'en espagnol, nous avons perdu toute notion du concept « seigneur ». Dire que Jésus est Seigneur (Senor), ne veut plus dire grand-chose.

Mais depuis que je voyage dans des milieux anglophones, j'ai découvert qu'ils ont le même problème, tout en ayant deux mots distincts, mister et lord. Et je m'aperçois qu'en français c'est la même chose. Peut-être est-ce dû au fait que les seigneurs et lords d'antan n'ont guère brillés par leurs qualités.

Seigneur ne signifie plus aujourd'hui ce qu'il signifiait du temps de Jésus. À cette époque-là, cette appellation était synonyme d'autorité suprême, premier, celui qui était au-dessus de tous et de tout, le propriétaire de la création. Le mot grec kurios (« seigneurs ») en minuscules était le nom par lequel les esclaves s'adressaient à leurs maîtres. Mais si le mot était écrit avec une majuscule, il ne s'appliquait plus qu'à une seule personne dans tout l'Empire Romain. César de Rome était le Seigneur. D'ailleurs, quand les fonctionnaires et les soldats se croisaient dans la rue, ils devaient se saluer en disant, « César est le Seigneur ! », à quoi il fallait répondre, « Oui, le Seigneur est César ! »

Il s'ensuit que les chrétiens avaient un problème. Quand dans la rue on les saluait par « César est le Seigneur! », ils répondaient, « Non, Jésus-Christ est le Seigneur! » Cela ne manquait pas de leur attirer des ennuis. Non pas parce que César était jaloux de ce nom. Le problème était bien plus fondamental. César savait que les chrétiens voulaient dire par là qu'ils étaient engagés envers une autre autorité, et que dans la balance de leur vie, Jésus-Christ pesait bien plus que César.

En fait, ils disaient, « César, tu peux compter sur nous pour certaines choses, mais quand il faudra choisir sache que nous resterons avec Jésus, parce que nous lui avons remis notre vie. C'est Lui le premier. C'est Lui le Seigneur, l'autorité suprême sur nous. » Ce n'est pas étonnant, dans ces conditions, que César ait persécuté les chrétiens.

L'Évangile que nous avons dans la Bible est l'évangile du Royaume de Dieu. Il présente Jésus comme Roi, comme Seigneur, comme autorité suprême. Jésus est au centre de toutes choses.

L'évangile du Royaume est un évangile centré sur Christ.

Mais au cours des derniers siècles, on nous a fait entendre un autre évangile - un évangile humain, centré sur l'homme. C'est l'évangile de l'offre irrésistible, l'évangile de l'occasion à ne pas manquer, l'évangile de l'affaire en or. Le prédicateur dit, « Auditeurs, si vous acceptez Jésus... » (Voyez-vous, là on a déjà un problème, parce que c'est Jésus qui nous accepté, et non vice versa. Mais nous, nous avons mis l'homme à la place de Jésus et c'est donc l'homme qui prime maintenant.)

Les évangélistes disent, « Le pauvre Jésus est en train de frapper à la porte de votre cœur. S'il vous plaît, ouvrez-lui la porte. Ne le voyez-vous pas là-dehors, dans le froid et la neige ? Pauvre Jésus, ouvrez-lui la porte. » Il n'est pas étonnant alors que l'auditeur pense faire une grande faveur à Jésus en devenant chrétien.

Nous avons dit aux gens, « Si vous acceptez Jésus, vous aurez la joie, vous aurez la paix, la santé, la prospérité... Si vous donnez dix francs à Jésus, il vous en redonnera vingt... » Nous ne cessons de faire appel aux intérêts de l'homme. Jésus est le Sauveur, le Guérisseur et le Roi qui vient pour moi. Moi - voilà le centre de notre évangile.

Nos réunions sont centrées sur l'homme, jusque dans la disposition des meubles ; les bancs, les chaises, la chaire, tout pointe vers l'homme. Quand le pasteur établit son ordre du culte, il ne pense pas à Dieu mais plutôt à son auditoire. « Pour le premier cantique, tout le monde se lèvera ; pour le deuxième on va les faire asseoir parce qu'ils seront fatigués ; puis on peut prévoir un duo pour changer un peu ; puis on aura quelque chose d'autre - et il faut que le tout tienne en une heure pour que les gens ne soient pas trop lassés. » Où est Jésus, le Seigneur, dans tout cela ?

Nos prières sont centrées sur l'homme. « Seigneur, bénis ma maison, bénis mon mari, bénis mon chat, bénis mon chien, pour la gloire de Jésus, amen. » Mais cette prière

n'est pas du tout pour la gloire de Jésus, elle est pour nous! Nous employons souvent les mots justes, mais notre état d'esprit n'est pas juste. Nous nous leurrons nous-mêmes.

Notre évangile ressemble à la lampe d'Aladin ; nous pensons qu'il suffit de le frotter pour recevoir tout ce que nous désirons. Qui s'étonnera alors que Karl Marx ait appelé la religion l'opium du peuple! Peut-être avait-il raison ; il n'était pas sot. Il savait bien que notre évangile est un moyen de fuite pour beaucoup de gens.

Mais Jésus-Christ n'est pas un opiacé. Il est le Seigneur. Il vous faut venir à Jésus, vous donner à Lui et satisfaire à Ses exigences quand il parle en tant que Seigneur.

Si nos responsables avaient été menacés par la police et le souverain sacrificateur comme le furent les apôtres ils auraient probablement prié, « Ô Père, aie pitié de nous. Viens à notre secours, Seigneur. Aie pitié de Pierre et Jean. Ne permets pas que les soldats leur fassent du mal. Veuille nous donner un moyen de sortir de cette situation. Ne permets pas que nous souffrions. Regarde ce qu'ils nous font. Ô Seigneur, arrêteles et fais qu'ils ne nous causent aucun tort. » Nous, je, moi.

Mais quand nous lisons Actes 4, nous y voyons une prière toute différente. Remarquez combien de fois les apôtres disent Toi et Ton.

« D'un commun accord, ils élevèrent la voix vers Dieu et dirent : Maître, toi qui as fait le ciel, la terre, la mer, et tout ce qui s'y trouve, c'est toi qui as dit par l'Esprit Saint, de la bouche de notre père, ton serviteur David : Pourquoi les nations se sont-elles agitées, Et les peuples ont-ils eu de vaines pensées ? Les rois de la terre se sont dressés Et les chefs se sont ligués Contre le Seigneur et contre son Oint. Car en vérité, contre Ton saint serviteur Jésus à qui tu as donné l'onction, Hérode et Ponce Pilate se sont ligués, dans cette ville, avec les nations et avec les peuples d'Israël, pour faire tout ce que Ta main et Ton conseil avaient déterminé d'avance. Et maintenant, Seigneur, sois attentif à leurs menaces, et donne à Tes serviteurs d'annoncer Ta Parole en toute assurance : étends Ta main, pour qu'il se produise des guérisons, des signes et des prodiges, par le nom de Ton saint serviteur Jésus. Quand ils eurent prié, le lieu où ils étaient assemblés trembla, ils furent tous remplis du Saint-Esprit, et ils annonçaient la Parole de Dieu avec assurance »

Comment en serait-il autrement, après une prière aussi centrée sur Dieu!

Mais attention! Ce qui me préoccupe n'est pas une question de sémantique, de mots. Mon souci est l'énorme problème d'état d'esprit que nous avons dans les églises. Transformer notre vocabulaire ne suffit pas ; il faut que Dieu prenne notre cerveau, qu'il le passe à la lessive, le brosse vigoureusement et le remette en place autrement. Il faut que change tout notre système de valeurs.

Nous sommes comme les gens du moyen âge qui pensaient que la terre était le centre de l'univers. Ils se trompaient, et nous aussi. Nous pensons être le centre de l'univers, et que Dieu et Jésus-Christ et les anges tournent autour de nous. Le ciel est pour nous ; tout existe pour notre bien-être.

Nous nous trompons. C'est Dieu qui est le centre. Il faut que nous changions notre centre de gravité. C'est Lui le soleil, et c'est nous qui tournons autour de Lui.

Mais il est très difficile de changer. Même notre motivation pour l'évangélisation est centrée sur l'homme. Combien de fois n'ai-je pas entendu à l'École Biblique, « Étudiants, regardez les âmes perdues. Elles périssent. Ces pauvres gens vont en enfer. À chaque fois que sonne l'horloge, ce sont encore 5 822,5 personnes qui vont en enfer. N'avez-vous pas pitié d'eux ? » Et nous pleurions. Nous disions, « Pauvres gens, Allons les sauver. » Voyez-vous, nous n'allions pas à cause de Jésus, mais à cause des âmes perdues.

Cela peut paraître très bien, mais c'est faux, parce que tout doit être motivé par Christ. Nous ne prêchons pas aux âmes perdues parce qu'elles sont perdues. Nous allons étendre le Royaume de Dieu parce que Dieu nous dit de le faire, et qu'il est le Seigneur.

Notre évangile moderne est ce que moi j'appelle le Cinquième Évangile. Nous avons l'Évangile selon Saint Matthieu, l'Évangile selon Saint Marc, l'Évangile selon Saint Luc, l'Évangile selon Saint Jean, et l'Évangile selon les Saints Évangéliques. L'Évangile selon les Saints Évangéliques est constitué de versets pris ici et là dans les quatre autres Évangiles.

Nous prenons tous les versets qui nous plaisent, tous les versets qui offrent ou promettent quelque chose - Jean 3.16, Jean 5.24, et ainsi de suite - et nous nous faisons une théologie systématique à partir de ces versets, en oubliant les autres versets qui présentent les exigences de Jésus-Christ.

Mais qui donc nous autorise à faire cela ? Qui nous a donné le droit de présenter un seul côté de Jésus ?

Supposons qu'à un mariage, au moment d'échanger les promesses, l'homme dise, « Monsieur le Pasteur, j'accepte cette femme comme ma cuisinière personnelle. »

Ou « comme ma femme de ménage. » Quoi ?!

La femme rétorquerait, « Doucement ! Pas si vite ! D'accord, je vais cuisiner. Je veux bien faire la vaisselle. Je veux bien nettoyer la maison. Mais je ne suis pas une bonne - je vais être ta femme. Tu dois me donner ton amour, ton cœur, ta maison, ton talent - tout. »

Avec Jésus, c'est la même chose. C'est vrai II est notre Sauveur et notre Guérisseur. Mais nous ne pouvons pas découper Jésus-Christ en morceaux et prendre seulement les morceaux qui nous intéressent. Pourtant c'est bien ce que nous faisons ; nous sommes comme les enfants auxquels on donne une tartine de pain avec de la confiture ; ils mangent la confiture et vous rendent le pain. Vous y remettez de la confiture, et encore une fois ils lèchent la confiture, etc...

Le Seigneur Jésus est le Pain de Vie, et peut-être bien que le ciel est comme la confiture. Mais il nous faut manger le pain aussi bien que la confiture.

Ce serait sans doute intéressant si un grand congrès de théologiens pouvait décider que le ciel et l'enfer n'existent pas. Combien de gens resteraient dans leurs églises après une telle annonce ?

La plupart partiraient. « S'il n'y a pas de ciel ou d'enfer, qu'est-ce qu'on fait ici ? » Ils sont venus uniquement pour la confiture, pour leurs propres intérêts - pour être guéris, pour fuir l'enfer, pour aller au ciel. Ils suivent le Cinquième Évangile.

Quand Pierre termina sa prédication le jour de la Pentecôte, il dit les choses clairement : « Que toute la maison d'Israël sache donc avec certitude que Dieu a fait Seigneur et Christ ce Jésus que vous avez crucifié » (Actes 2.36). Voilà son thème.

Quand ses auditeurs comprirent que Jésus était effectivement Seigneur, ils furent « Transpercés au cœur » (verset 37) et commencèrent à trembler. « Frères que feronsnous ? » demandèrent-ils.

La réponse : « Repentez-vous, et que chacun de vous soit baptisé au nom de Jésus-Christ, pour le pardon de vos péchés ; et vous recevrez le don du Saint Esprit » (verset 38).

Quant à Paul, il résume son évangile en écrivant aux Romains : « Si, de ta bouche, tu confesses que Jésus est Seigneur et si, dans ton cœur, tu crois que Dieu l'a ressuscité des morts, tu seras sauvé » (10.9 - TOB). Il est le Seigneur. Il est plus qu'un Sauveur.

Je vais vous donner un exemple de ce Cinquième Évangile. Luc 12.32 dit, « Sois sans crainte, petit troupeau ; car votre Père a trouvé bon de vous donner le Royaume. » En voilà un verset populaire. Combien de fois n'ai-je pas prêché sur ce verset.

Mais que dit le verset suivant ? « Vendez ce que vous possédez, et donnez-le en aumône. » Je n'ai jamais entendu une prédication sur ce verset-là, parce qu'il n'est pas dans l'Évangile selon les Saints Évangéliques. Le verset 32 fait partie de notre Cinquième Évangile, mais le verset 33 n'y figure pas - et pourtant c'est un commandement de Jésus.

Jésus nous a commandé de ne pas tuer. Jésus nous a commandé d'aimer notre prochain. Jésus nous a commandé de vendre ce que nous possédons et de le donner en aumône.

Qui a le droit de décider que tel commandement est obligatoire, et tel autre est facultatif ? Voyez-vous, le Cinquième Évangile a créé quelque chose d'étrange : un commandement facultatif ! Vous l'exécutez si vous voulez ; si vous ne voulez pas, c'est très bien aussi. Mais ça, ce n'est pas l'évangile du Royaume.

# 2. L'Évangile du royaume

« Venez à moi, vous tous qui êtes fatigués et chargés, et je vous donnerai du repos. Prenez mon joug sur vous et recevez mes instructions » Matthieu 11.28-29

Nous aimons bien entendre le premier des deux versets cités ci-dessus, le verset 28. Mais les paroles de Jésus, « Prenez mon joug sur vous, » ne sont pas aussi prisées.

Le salut, ce n'est pas seulement être libéré de vos fardeaux et de vos problèmes. C'est vrai que vous êtes libéré de ce joug-là, mais vous en recevez un autre pour le remplacer - le joug de Jésus. Il vous libère de tous vos anciens fardeaux afin de vous employer pour Son Royaume. Il vous délivre de tous vos problèmes afin que vous portiez Ses problèmes. Désormais, vous ne vivez plus pour vous-même, vous vivez pour le Roi.

Je pourrais dire peut-être que le Cinquième Évangile est composé de tous les versets que nous avons souligné dans notre Bible. Si vous voulez lire l'évangile du Royaume, reprenez votre Bible et lisez les versets que vous n'avez jamais soulignés, parce que là, vous trouverez la vérité qui vous manque. Moi, je ne souligne plus ma Bible, parce que le fait de souligner sépare les versets en première et deuxième classe. J'avais l'habitude de souligner ma Bible avec différentes couleurs, mais maintenant, tout est dans la même couleur, tout est important.

Dans l'Ancien Testament, Jésus était toujours présenté comme le Seigneur et le Roi à venir. Il est plus grand que Moïse, David ou les anges. Même David l'appelle « mon Seigneur » (Psaume 110.1).

Comment est-ce que Jésus s'est présenté à Zachée ? Si, au lieu de Jésus, cela avait été l'un de nos pasteurs du vingtième siècle qui le contactait, nous aurions dit, « Bonjour ! C'est vous Mr Zachée ? Heureux de faire votre connaissance. »

« Oh, ah, bonjour! Très heureux... »

« Mr Zachée, j'aurais aimé avoir un petit entretien avec vous, si c'était possible. Je sais que vous êtes un homme très occupé, mais peut-être pourriez-vous regarder dans votre

agenda si vous avez un moment encore libre pour un rendez-vous. Y a-t-il une heure qui vous conviendrait davantage ? »

Cela laisserait un choix à Zachée. Il pourrait dire, « Écoutez, est-ce important ? »

« Eh bien, oui, je pense que c'est très important, quoique vous pourriez ne pas partager mon avis. »

« Alors, regardez, pour cette semaine mon emploi du temps est complet. Mais peut-être la semaine prochaine ? »

Jésus n'a jamais agi de la sorte. Il leva les yeux vers l'arbre et donna un ordre : « Zachée, hâte-toi de descendre ; car il faut que je demeure aujourd'hui dans ta maison. » Quand on est le Seigneur, on ne donne pas le choix aux gens. Le salut n'est pas un choix ; c'est un ordre.

Il fallait que Zachée décide maintenant de ce qu'il allait faire avec cet ordre. Il devait obéir ou désobéir. (Pas étonnant que Jésus ait dit, « Celui qui n'est pas avec Moi est contre Moi. » Il polarisait les gens dans un sens ou dans l'autre.) Obéir, c'est reconnaître que Jésus est l'autorité, le Seigneur. En désobéissant, Zachée devenait l'ennemi de Jésus.

Il décida d'obéir. Il dégringola de l'arbre et conduisit Jésus et les apôtres chez lui. Aussitôt en arrivant il dit, « Chérie, veux-tu s'il te plaît préparer à manger pour ces personnes! »

Sa femme a probablement répondu, « Mais chéri, pourquoi ne m'as-tu pas prévenue que tu avais invité du monde à déjeuner ? »

« Parce que, Chérie, je ne les ai pas invités - ils se sont invités eux-mêmes! »

Jésus n'a pas besoin d'une invitation. Il est le Seigneur de toutes les maisons et de toutes les personnes.

Après un moment, Jésus dit, « Aujourd'hui le salut est venu pour cette maison. » Quand Zachée a-t-il été sauvé ? Personne ne lui avait expliqué le plan du salut. Personne ne lui avait débité les Quatre Lois Spirituelles. Quand Zachée a-t-il été sauvé ? Au moment où il a obéi au Seigneur.

Dès l'instant où il est descendu de cet arbre, il s'est placé sous la seigneurie de Jésus-Christ.

La même chose s'est passée pour Matthieu. Il était en train de recouvrer les impôts, mais Jésus n'est pas resté discrètement à côté de lui, attendant un moment où Matthieu serait libre, pour lui dire, « Bonjour ! Je suis Jésus. Je suis heureux de faire votre connaissance. Je sais que vous êtes très pris - oh, voilà encore quelqu'un. Allez-y, occupez-vous de lui. Je peux attendre. » Non.

Cela aurait donné à Matthieu le choix de prêter ou non attention à Jésus. Jésus dit, « Matthieu, suis-moi ! » Ce n'était pas une invitation. C'était un ordre. À Matthieu d'obéir ou de désobéir.

Voilà l'évangile du Royaume : « Repentez-vous et croyez ! » Soit vous le faites, soit vous ne le faites pas.

La même chose est arrivée au jeune homme riche. Il interrogea Jésus : « Bon Maître, que dois-je faire pour hériter la vie éternelle ? » (Luc 18.18). Il avait fait presque tout ce qui était nécessaire.

Jésus lui dit, « Il te manque encore une chose : Vends tout ce que tu as... Puis viens et suis-moi » (verset 22).

Le jeune homme est reparti chez lui très triste.

Qu'aurions-nous fait à ce moment-là ? On lui aurait couru après, disant, « Jeune homme, ne prenez pas les choses tant à cœur - venez quand même. On trouvera bien un arrangement... »

Cela aurait voulu dire qu'il pouvait suivre Jésus, mais à ses propres conditions.

Jésus, tout en l'aimant, le laissa partir. Si Jésus avait accepté d'atténuer Ses exigences, le jeune homme n'aurait jamais été véritablement sauvé de lui-même.

Un jour, Jésus ordonna à un autre homme de Le suivre, et celui-ci répondit, « Permets-moi d'aller d'abord ensevelir mon père » (Luc 9.59).

Nous aurions répondu, « Bien sûr, bien sûr - excusez-moi de vous avoir appelé maintenant. Mon pauvre ami, je suis navré. Prenez donc deux ou trois jours pour les funérailles. »

Non! Jésus lui dit de laisser à d'autres le soin d'organiser les funérailles; Il était bien plus important qu'un père décédé ou que quiconque. L'homme avait été d'accord pour suivre Jésus, mais « permets-moi d'abord... » Qui a la primauté si ce n'est Jésus? En voici encore un autre qui voulait suivre Jésus à ses propres conditions. Et Jésus lui répond, « Non, c'est à mes conditions. »

Bien entendu, Jésus aurait pu le laisser aller ensevelir son père. Mais il y avait un principe en jeu.

Un autre homme lui dit, « Je te suivrai Seigneur, mais permets-moi d'aller d'abord prendre congé de ceux de ma maison » (Luc 9.61).

Jésus aurait pu dire, « Bien sûr. Va dîner avec ta famille, et remercie-les de Ma part d'avoir laissé leur fils partir avec Moi. » Mais Jésus n'a jamais accordé un tel choix.

Nous ne sommes pas sauvés parce que nous souscrivons à telle doctrine ou formule. Nous sommes sauvés parce que nous obéissons à ce que Dieu dit. Tout ce que Jésus dit est, « Suis-moi ! » Il ne dit pas où, ni combien Il nous paiera. Il donne l'ordre tout simplement.

Le salut est un commandement. Dieu veut que tout le monde soit sauvé, parce que nous avons tous péché. Il nous ordonne de nous repentir. Si nous ne le faisons pas, nous sommes désobéissants à Dieu. Voilà pourquoi il y a un châtiment pour ceux qui ne se repentent pas. Si ce n'était qu'une invitation, il n'y aurait pas de châtiment.

Supposons que vous me disiez, « Juan Carlos, voulez-vous un morceau de gâteau ? »

Et que je réponde, « Oh, non, merci! »

Et que sur ce, vous commenciez à me frapper.

- « Mais pourquoi est-ce que vous me frappez ? »
- « Vous n'avez pas voulu de mon gâteau! »
- « Mais vous m'avez simplement invité à en prendre pourquoi serai-je puni si je n'en veux pas ? »

La repentance est un commandement, et non une invitation. Si ce n'était le cas, Jésus ne punirait pas ceux qui refusent.

Si Jésus avait permis au jeune homme riche de venir sans vendre ce qu'il possédait, il aurait été un disciple gâté. Chaque fois que Jésus lui aurait commandé de faire quelque chose, il se serait dit, « Est-ce que je le fais ou est-ce que je ne le fais pas ? » Voilà le genre de personne que nous avons dans nos églises, parce que nous avons prêché le Cinquième Évangile.

Le salut est une soumission. Le salut signifie se placer sous l'autorité de Christ. Vous pouvez ne pas comprendre ce que signifie l'expiation ou la propitiation, mais vous pouvez comprendre ce que c'est que de se soumettre au Seigneur.

Vous devenez citoyen de Son Royaume. Vous êtes couvert par Sa protection.

Que veut dire la prière dominicale quand elle dit, « Que ton règne vienne. Que ta volonté soit faite sur la terre, comme au ciel. » ? Cela veut dire que je dois abdiquer du trône de ma vie, où j'ai régné jusqu'ici, et laisser le Seigneur prendre place sur ce trône. Avant que je ne rencontre Jésus, j'étais aux commandes de ma vie. Depuis que je l'ai rencontré, c'est Lui qui est aux commandes.

« Que ta volonté soit faite sur la terre » est quelque chose qui s'applique ici et maintenant, pas demain ou dans une ère à venir. Nous, ministres chrétiens des temps modernes, ne nous sommes pas seulement contentés de diluer l'Évangile du Royaume ; nous l'avons aussi proposé à tempérament, en paiements mensuels facilités. C'est comme acheter une voiture. Avec cinq cents francs on a la voiture, mais après il faut continuer à payer.

Peut-être essayons-nous de vendre l'évangile comme nous vendrions des voitures. Nous disons, « Voulez-vous être sauvés ? Vous n'avez qu'à lever la main, c'est tout. »

Comment ça, c'est tout ? Ce n'est que le premier versement. Au bout de quelque temps, quelqu'un dira, « Nous allons bientôt avoir un service de baptêmes - ce sera une belle journée ensoleillée, et nous chaufferons l'eau, et il y a tout un groupe de gens qui vont se faire baptiser. Pourquoi est-ce que vous ne vous feriez pas aussi baptiser maintenant ? » C'est le deuxième versement.

Et si la personne dit, « Non, écoutez, je n'y tiens pas » nous répondons, « D'accord, c'est très bien. Nous attendrons le moment ou vous vous sentirez prêt. »

Ce n'était pas là le message de l'église primitive. Ils disaient, « Repentez-vous ! Soyez baptisés ! » C'était un ordre et non pas une opinion.

Puis, au bout d'un temps encore plus long, vient un autre versement : « Vous savez, frère, que nous devons soutenir toutes les différentes activités de l'église, et pour cela nous donnons la dîme de notre revenu. Mais ce n'est pas aussi difficile qu'il paraît, parce que quand on donne la dîme, les quatre-vingt dix pour cent qui restent vont bien plus longtemps que les cent pour cent auparavant. Dieu va allonger votre portefeuille. »

C'est un évangile centré sur l'homme.

En fait, ce qui se passe, c'est que nous vaccinons les gens contre le vrai évangile du Royaume en leur donnant ces petites doses de temps en temps. Et après, on s'étonne de ce que l'on prêche, et prêche, et prêche encore, et les gens ne semblent pas touchés.

Jésus a dit, « Cherchez premièrement son royaume et sa justice, et tout cela vous sera donné par-dessus. » (Matthieu 6.33). C'est quoi, cela ? Le contexte est clair - nourriture, vêtement, abri, toutes les choses nécessaires à la vie. Souvent on entend les gens demander au Seigneur, « S'il te plaît, donne-moi un meilleur emploi. » « Seigneur, donne-moi ceci ou cela. » S'il leur faut demander ces choses, alors cela veut dire qu'ils ne les ont pas. Et la raison pour laquelle ils ne les ont pas, c'est qu'ils ne cherchent pas premièrement le Royaume de Dieu.

Dieu a promis toutes ces choses a ceux qui cherchent Son Royaume. Tout ce que j'ai à faire, c'est de chercher Son Royaume, et puis quand je regarderai autour de moi, je dirai, « Quand donc est-ce que je me suis préoccupé de toutes ces choses ? Elles ont dû m'être données pendant que je cherchais Son Royaume. »

Si quelqu'un d'une autre planète devait venir observer comment vivent les chrétiens, il s'imaginerait que Jésus avait dû dire quelque chose comme ceci : « Cherchez d'abord ce que vous allez manger, de quoi vous allez vous habiller, quelle maison vous allez acheter, quelle voiture vous allez conduire, quel emploi vous allez choisir, qui vous allez épouser - et après, s'il vous reste du temps, et si cela ne vous dérange pas trop, s'il vous plaît, faites quelque chose pour le Royaume de Dieu. »

Il m'est arrivé une fois de demander à un homme, « Pourquoi travaillez-vous ? »

« Eh bien, je travaille parce qu'il me faut manger. Si je ne travaille pas, je ne mange pas. »

« Et pourquoi mangez-vous ? »

- « Pour avoir la force de travailler. »
- « Et pourquoi travaillez-vous à nouveau ? »
- « Eh bien, je travaille à nouveau pour pouvoir manger à nouveau pour pouvoir travailler à nouveau pour pouvoir manger à nouveau... »

Ce n'est pas vivre ça ! Ça, c'est respirer. Il n'y a pas de but dans tout cela.

Puis un jour j'ai compris. Mon but, mon objectif à moi est d'étendre le Royaume. Jésus dit, « Tout pouvoir m'a été donné dans le ciel et sur la terre » (Matthieu 18.18). Il faut qu'll subjugue tout l'univers pour Dieu. Le Père lui a dit, « Fils, je ne vais pas m'occuper de mes ennemis. C'est toi qui le feras pour moi. Tu vas régner jusqu'à ce que tous les ennemis soient sous tes pieds. Puis on reparlera. »

Jésus et venu sur cette terre et II a dit à Ses disciples « Je suis le commandant en chef des armées de Dieu. Je dois subjuguer l'univers pour mon Père. Mais à vous je confie la charge de cette planète. Vous devez aller dans le monde entier et faire partout des disciples, les baptisant et leur enseignant à obéir à tous mes commandements. Pendant ce temps, je m'en vais conquérir d'autres mondes. Au revoir, et faites un bon travail. »

Ainsi, centimètre par centimètre, je dois récupérer le territoire qui appartient à Dieu. Pour ce faire, il me faut manger ; pour manger, il me faut travailler. Mais le but de tout cela, c'est d'étendre le Royaume de mon Seigneur.

Cela veut dire que mon échelle de valeurs doit changer. Je ne fais pas des études à l'université pour obtenir un diplôme ; je suis là en tant que membres du Royaume de Christ afin de vaquer aux affaires du Royaume. Il se trouve que par la même occasion, j'obtiens un diplôme.

Je ne travaille pas chez Renault pour gagner de quoi vivre. J'y travaille parce que Dieu a besoin de ce coin-là de cette terre ; Il a besoin d'un de Ses soldats qui saura le Lui assujettir. Il se trouve que Renault subvient aux besoins de ma conquête. Mais mon vrai Seigneur est Jésus-Christ.

Ou alors, il faudrait que je cesse d'utiliser ce nom. Parce que Jésus demande, « Pourquoi m'appelez-vous Seigneur, Seigneur! et ne faites-vous pas ce que je dis ? »

## 3. Serviteurs du royaume

« Qui de vous, s'il a un serviteur qui laboure ou fait paître les troupeaux, lui dira quand il revient des champs : Viens tout de suite te mettre à table ? Ne lui dira-t-il pas au contraire : Prépare-moi le repas, mets-toi en tenue pour me servir, jusqu'à ce que j'aie mangé et bu ; après cela, toi, tu mangeras et boiras. Aura-t-il de la reconnaissance envers ce serviteur parce qu'il a fait ce qui lui était ordonné ? » Luc 17.7-9

Nous avons discuté de ce qu'est un seigneur. Maintenant, nous allons voir ce qu'est un serviteur.

Jésus, dans le texte ci-dessus, s'adresse à des gens qui sont pleinement conscients du sens du mot esclave. C'est là le mot employé dans le texte original. Nous n'avons plus de telles personnes aujourd'hui ; le plus proche équivalent serait un serviteur ou une bonne qui travaille pour un salaire, a un contrat clair établi d'avance et est syndiqué.

Mais un serviteur au premier siècle était un véritable esclave, c'est-à-dire une personne qui avait tout perdu dans ce monde. Sa liberté, sa volonté, même son nom avait disparu. On l'avait vendu au marché comme un animal. On avait accroché un prix autour de son cou et des acquéreurs avaient marchandé pour l'avoir. Enfin quelqu'un l'avait acheté, ramené à la maison et avait percé son oreille pour qu'il puisse y porter un anneau au nom de son maître. Il avait ainsi perdu son nom ; il n'était plus Jean ou Pierre, mais l'esclave de M. Giraud ou de M. Brun.

Il ne recevait aucune paye pour son travail. Il avait perdu toute liberté. Si son propriétaire lui disait : « Tu vas te lever à six heures », il se levait à six heures. Si son propriétaire disait quatre heures, c'était quatre heures. Si son propriétaire voulait que quelque chose soit fait à minuit, l'esclave devait obtempérer. Il était esclave. Plus de liberté. Plus de choix. Rien.

Alors quand Jésus a raconté Sa petite histoire du maître qui invite son esclave à manger d'abord, les disciples ont bien ri. Personne ne pouvait imaginer une telle éventualité.

Il fallait que l'esclave serve son maître d'abord - toujours. Il devait se laver, changer d'habits, préparer le repas, le servir, et puis, seulement après que le maître ait mangé et se soit couché, a-t-il le droit de penser un peu à lui et manger les restes.

Quand Jésus dit, « Aura-t-il de la reconnaissance envers ce serviteur parce qu'il fait ce qui lui était ordonné ? », ses auditeurs s'exclament, « Bien sûr que non. »

Jésus alors de conclure : « Vous de même, quand vous avez fait tout ce qui vous a été ordonné dites : Nous sommes des serviteurs inutiles, nous avons fait ce que nous devions faire » (Luc 17.10).

Il se peut que nous n'aimions pas nous l'entendre dire, mais c'est vrai : Nous sommes les esclaves de Jésus-Christ. Nous avons été rachetés par le Seigneur. Paul avait parfaitement compris cela, quand il écrivait, « En effet, nul de nous ne vit pour luimême. Car si nous vivons, nous vivons pour le Seigneur ; et si nous mourons, nous mourons pour le Seigneur. Soit que nous vivions, soit que nous mourions, nous sommes au Seigneur. Car Christ est mort et il est revenu à la vie pour être le Seigneur des morts et des vivants. » (Romains 14.7-9).

Nous avons tellement souvent entendu dire que Jésus est mort pour nos péchés. Mais ce n'est qu'un aspect de la question. La raison pour laquelle Jésus est mort et ressuscité, dit Paul, était qu'il devienne le Seigneur de nous tous qui sommes esclaves. Il l'explique magnifiquement en 2

Corinthiens 5.15 : « Il est mort pour tous, afin que les vivants ne vivent plus pour euxmêmes, mais pour celui qui est mort et ressuscité pour eux. »

Nous avons donc été achetés à grand prix. Voilà pourquoi dans le Nouveau Testament on trouve si souvent des expressions du genre : « Paul, serviteur de Jésus-Christ... », « Jacques, serviteur de Dieu et du Seigneur Jésus-Christ... », « Simon Pierre, serviteur et apôtre de Jésus-Christ... ». Jusqu'à Marie qui se dit « la servante (littéralement : l'esclave) du Seigneur » (Luc 1.38).

Nous étions perdus avant d'être trouvés par notre propriétaire. Nous étions destinés à la damnation éternelle.

Mais écoutez une autre vérité : Nous sommes encore perdus. Jadis, nous étions perdus dans le péché, entre les mains de Satan. Maintenant, nous sommes perdus dans les mains de Jésus.

Nombreux sont ceux qui pensent que le salut c'est de recevoir la liberté. « Oh, gloire à Dieu, désormais je suis libre, libre, libre ! » Eh bien, pas tout à fait. « Libérés du péché, vous êtes devenus esclaves de la justice » (Romains 6.18).

Voyez-vous, il y a deux maîtres dans ce monde, et chacun a un royaume. Nous sommes nés dans le royaume des ténèbres. Nous étions des citoyens naturels du royaume de l'égoïsme. C'est un endroit où chacun fait ce qu'il veut. C'est ainsi que Satan mène son royaume. Paul le décrit bien quand il dit que « nous nous conduisions autrefois selon nos convoitises charnelles, nous exécutions les volontés de notre chair et de nos pensées » (Éphésiens 2.3).

Nous vivions comme nous voulions. Nous faisions ce qui nous plaisait. Qu'est-ce que cela changeait ? Le royaume des ténèbres est comme un bateau naufragé en train de couler et dont le capitaine, sachant que son navire est perdu, irait voir les passagers en leur disant, « Écoutez, ceux qui voyagent en seconde classe peuvent aller en première ; vous êtes libres de faire ce que vous voulez. Ceux qui veulent boire n'ont qu'à se servir au bar. Si vous voulez jouer au foot dans la salle à manger, libre à vous. Si vous cassez les lustres, ça ne fait rien. »

Les passagers diront, « Qu'est-ce qu'il est gentil notre capitaine ! On peut faire ce qu'on veut sur ce bateau. »

Mais ils seront tous morts quelques instants après.

Au royaume des ténèbres, vous pouvez avoir toutes les drogues, toute la sensualité et toute la tricherie que vous voulez. Cela ne changera rien au fait que vous êtes perdu.

Vous pensez être le roi. Vous êtes conduit par l'esprit égoïste de votre royaume. Mais ce n'est qu'une question de temps.

Qu'est-ce que le salut ? C'est être « délivré du pouvoir des ténèbres et... transporté dans le royaume de son Fils bien-aimé » (Colossiens 1.13). Ce n'est pas se débarrasser totalement des royaumes. C'est passer de la souveraineté de Satan à la souveraineté de Jésus-Christ.

Dans ce nouveau Royaume, vous ne pouvez pas faire tout ce qui vous plaît. Vous faites partie du Royaume de Dieu. C'est lui le Roi. C'est lui qui règne. Nous conformons notre vie à Ses désirs et souhaits.

Il y en a qui croient que les signes distinctifs du Royaume de Dieu sont le fait de ne pas fumer, de ne pas boire et de ne pas aller au cinéma. C'est bien plus profond que cela. Au Royaume de Dieu, nous faisons tout ce que Dieu dit. C'est Lui le Seigneur du Royaume.

Le témoignage de ceux qui sont passés de la mort à la vie, d'un royaume à l'autre, est celui-ci : « Avant de rencontrer Jésus, je dirigeais ma propre vie. Mais depuis que je l'ai rencontré, c'est Lui qui y règne. »

Certains voudraient que les choses ne soient pas si tranchées. Ils vivent et pensent comme s'il y avait trois chemins, et non pas deux. Le chemin large est pour les pécheurs qui vont en enfer.

Le chemin étroit est pour les pasteurs et les missionnaires. Et puis il y a un chemin ni trop large, ni trop étroit - un chemin du milieu pour tous les autres croyants. Bien sûr, vous ne trouverez pas cela dans un livre de doctrine. Mais cela figure en bonne place dans le livre de la réalité quotidienne de tout un chacun.

Ce chemin du milieu est une invention de l'homme, car, soit nous sommes dans le royaume des ténèbres en train de faire notre propre volonté, soit nous sommes dans le Royaume de Dieu en train de faire Sa volonté. Il n'y a pas de milieu.

À vrai dire, il est même assez difficile de passer d'un royaume à l'autre. Il n'y a ni passeport, ni visa. Nous sommes esclaves de notre péché. Nous ne pouvons pas simplement nous en aller comme ça - aucun esclave ne peut le faire.

Le seul moyen pour sortir de l'esclavage est de mourir. Pourquoi les esclaves américains chantaient-ils tant le ciel ? C'était leur seul espoir de liberté! Il en est de même pour nous : ce n'est qu'en mourant que nous pouvons être libérés du péché.

Mais il y a un autre problème : le Royaume de Dieu n'accepte pas de citoyens naturalisés. Il faut naître dans ce Royaume. Imaginons que les lois françaises soient conçues de la même manière. Voilà que je me présente au bureau de l'immigration et je dis, « Je veux devenir français. »

- « Où êtes-vous né ? » me répondrait-on.
- « À Buenos Aires, en Argentine. »

- « Alors vous ne pouvez pas devenir français », m'expliquerait-on, « car ne sont français que ceux qui sont nés sur le territoire français. »
- « Mais Monsieur, je tiens beaucoup à devenir français. »
- « Mais, je viens de vous dire que le seul moyen d'être français et de naître sur le territoire de la République Française. »
- « Mais comment est-ce que je peux faire pour cela, Monsieur ? Je veux devenir français ! »
- « Alors, la seule chose que vous pourriez faire serait de mourir, puis renaître en tâchant de le faire en France cette fois-ci. C'est tout ce que je peux vous dire. Nous n'acceptons pas de visiteurs, n'accordons plus aucun permis de séjour. Il faut être né ici. »

Alors comment un homme peut-il changer de citoyenneté, en passant du royaume des ténèbres au Royaume de Dieu ?

Jésus a apporté la solution. Sa mort sur la croix et Sa résurrection signifient en fait ceci : tout esclave qui regarde à la croix avec foi est autorisé à compter cette mort-là comme la sienne. Il meurt ; Satan le perd.

Puis vient la résurrection. Par elle, nous sommes transférés dans le nouveau Royaume. C'est un élément aussi important que la croix. Nous mourons à un roi et naissons sous le règne d'un autre.

C'est là tout le sens du baptême. Pendant longtemps, j'ai baptisé des gens, mais ce n'était qu'une cérémonie pour moi. Même une belle cérémonie - il y avait des photographes, nous avions de belles robes, la chorale chantait dans le fond ; ce n'était pas mal comme spectacle.

C'était avant que Dieu ne commence à nous renouveler. Aujourd'hui nous comprenons que le baptême a un sens. Il doit être fait tout de suite, dès que la personne commence à vivre dans le nouveau Royaume. Il m'importe relativement peu de savoir si c'est par immersion ou autrement - la Bible n'est pas aussi explicite là-dessus qu'elle ne l'est sur, disons, le fait de s'aimer les uns les autres (et cela on ne le fait pas!) Mais l'immersion illustre néanmoins clairement ce processus de mort et de résurrection. Nous plongeons la personne dans l'eau, mais nous ne l'y laissons pas. Nous la relevons.

Ce n'est pas une idée à nous, ni même aux apôtres. Le baptême est effectué « au nom du Père, du Fils et du Saint Esprit. »

En Argentine, nous employons parfois la formule baptismale suivante : « Je te tue au nom du Père, et du Fils, et du Saint Esprit, et je te fais naître dans le Royaume de Dieu afin que tu Le serves et que tu fasses Son bon plaisir. » C'est différent, mais cela a le mérite d'être clair.

Certains pensent que le salut ne vient que par le baptême ; d'autres disent que c'est par la foi seule. Mais les apôtres disaient, « Repentez-vous et soyez baptisés! » Les deux. Ils ne disaient pas, « Celui qui croit et qui est sauvé, sera baptisé après quelques mois. » Ils disaient que le baptême a une signification dans le salut.

Quelle est cette signification ? C'est comme un billet de 50 francs. Le billet a deux valeurs : une valeur intrinsèque, c'est-à-dire la valeur du papier et de l'encre - ce qui n'est pas beaucoup.

Avec une pièce de 1 franc on pourrait acheter un morceau de papier bien plus grand, et avec un peu d'encre on pourrait imprimer une grande quantité de billets.

Mais ce billet a une autre valeur, différente et bien plus grande, parce qu'il est garanti par les réserves de la Banque de France. Vous emmenez ce bout de papier au supermarché et en retour on vous donne beaucoup de choses (disons, au moins quelque chose).

Ainsi en est-il du baptême. L'eau, la cérémonie en elle-même n'est pas grand-chose. Mais la cérémonie est garantie par ce que Jésus a accompli sur la croix et au tombeau, et cela confère une valeur extraordinaire au baptême. Celui-ci rappelle à celui qui se fait baptiser qu'il est en train de passer de la mort à la vie. Voila pourquoi il faut que cet acte ait lieu au moment où l'on passe d'un royaume à l'autre.

Ce n'est pas moi qui ai inventé cela. L'église primitive ne baptisait pas les gens le lendemain de leur conversion. Ils n'attendaient même pas la réunion du soir. Si quelqu'un était sauvé le matin, il était baptisé le matin-même. S'il était sauvé au milieu de la nuit, comme ce fut le cas du geôlier de Philippes en Actes 16, il était baptisé au milieu de la nuit.

En Argentine, donc, nous n'assurons pas quelqu'un de son salut tant qu'il n'est pas baptisé, non pas à cause du baptême, mais à cause de l'obéissance. Si une personne

dit, « Je crois », mais ne veut pas accepter le baptême, nous nous permettons des doutes quant à sa volonté d'engagement envers le nouveau Royaume. Parce que le salut n'est rien d'autre qu'une question d'obéissance.

Si nous ne sommes pas a proximité d'une rivière, d'un étang ou d'une piscine, ce n'est pas un problème - nous baptisons la personne chez elle, dans sa propre baignoire. Nous baptisons le mari, la femme, les enfants, tous dans la même baignoire, et c'est même plus pratique qu'à l'église, puisque c'est déjà chauffé et que l'on a les serviettes de toilette et tout le reste sous la main! Et en plus, vous pouvez même prendre une tasse de café avec les nouveaux baptisés après.

Ainsi, le baptême est une magnifique leçon de choses. Si nous le pratiquons au bon moment, les gens comprennent bien mieux ce qu'ils font. Ils sont en train de fuir les ténèbres et vont naître dans le Royaume de Dieu.

## 4. Vivre dans le royaume

« Si quelqu'un veut venir après moi, qu'il renonce à lui-même, qu'il se charge de sa croix et qu'il me suive. Quiconque en effet voudra sauver sa vie la perdra, mais quiconque perdra sa vie à cause de moi la trouvera » Matthieu 16.24-25

Il nous faut fuir les ténèbres et le royaume de l'égoïsme, où chacun vit pour lui-même et fait ce qu'il veut. Il nous faut entrer dans le Royaume de Dieu, où tout le monde vit pour Dieu et fait Sa volonté. Il faut que le Royaume de Dieu ne cesse de croître, jusqu'à ce que « le royaume du monde (soit) passé à notre Seigneur et à son Christ » (Apocalypse 11.15).

Pour être dans le Royaume, il nous faut mourir a nous-même. Cependant beaucoup de personnes qui ont été sauvées n'ont pas encore compris qu'elles sont esclaves. Elles veulent continuer à faire leur propre volonté. Cela ne réussira pas.

C'est pour cela que Jésus a dit qu'il faut perdre sa vie si on veut la sauver. Beaucoup de personnes viennent à l'église avec le désir de sauver leur vie. Mais ce n'est pas reconnaître la volonté de Jésus. Et dans ce Royaume il est le Seigneur.

Jésus a dit, en Matthieu 13, que le Royaume de Dieu était comme un marchand à la recherche de belles perles qui, lorsqu'il en trouve une de grand prix, vend tout ce qu'il a pour l'acheter.

Bien sûr, il y a des chrétiens qui pensent que la perle de grand prix c'est nous et que c'est Christ qui a dû tout sacrifier pour nous racheter. Mais désormais, nous comprenons que c'est Lui la perle de grand prix.

Nous, nous sommes les marchands à la recherche du bonheur, de la sécurité, du renom, de l'éternité.

Et quand nous trouvons Jésus, cela nous coûte tout. Il y a le bonheur, la joie, la paix, la guérison, la sécurité, l'éternité, tout. Alors nous disons, « Je voudrais cette perle. C'est combien ? »

« Eh bien, nous dit le vendeur, elle est très chère. »

- « Mais combien? »
- « Une somme considérable! »
- « Pensez-vous que je puisse l'acheter ? »
- « Oh oui, bien sûr. Tout le monde peut l'acheter. »
- « Mais ne m'avez-vous pas dit qu'elle était très chère ? »
- « Oui!»
- « Alors, combien? »
- « Tout ce que vous avez » dit le vendeur.

Nous prenons notre décision. « D'accord, j'achète! »

- « Alors, voyons ce que vous avez. On va établir une liste. »
- « Eh bien, j'ai soixante mille francs à la banque. »
- « C'est bien, soixante mille francs. Et quoi encore ? »
- « C'est tout ce que j'ai. »
- « Vraiment tout? »
- « Eh bien... j'ai encore quelques francs dans ma poche. »
- « Combien ? »

Nous piochons. « Voyons : cinq, dix, trente, cinquante, soixante-quinze... soixante-quinze francs. »

- « Très bien. Qu'avez-vous encore? »
- « Euh rien. C'est tout. »
- « Ou habitez-vous? » Il continue son inventaire.
- « Chez moi. Oui, j'ai une maison. »

- « Alors, on va noter la maison aussi. » Il écrit.
- « Vous voulez dire qu'il faudra que je vive dans ma caravane ? »
- « Ah, vous avez une caravane ? Alors cela aussi. Et quoi encore ? »
- « Mais il faudra que je dorme dans la voiture! »
- « Vous avez une voiture? »
- « Deux. »
- « Deux. Alors les deux me reviennent. Quoi encore ? »
- « Regardez, vous avez déjà mon argent, ma maison, ma caravane, mes voitures. Qu'est-ce qu'il vous faut encore ? »
- « Vous êtes seul dans ce monde? »
- « Non, j'ai une femme et deux enfants... »
- « Ah oui, il ne faut pas oublier. Votre femme et vos enfants. Quoi encore ? »
- « Il ne me reste plus rien! Je suis tout seul maintenant! »

Tout d'un coup, le vendeur s'exclame, « Oh, j'allais presque oublier ! Vous ! Il me faut vous aussi ! Tout me revient - femme, enfants, maison, argent, voitures - et vous aussi. »

Puis il continue. « Écoutez-moi maintenant. Je vais vous laisser la jouissance de toutes ces choses pour le moment. Mais n'oubliez pas qu'elles sont à moi, comme vous aussi. Donc, toutes les fois que j'aurai besoin de l'une d'entre elles, vous devrez la mettre à ma disposition, parce que désormais j'en suis le propriétaire. »

Voilà comme cela se passe quand vous devenez la propriété de Jésus-Christ.

Quand nous avons commencé à prêcher ce message de la vie du disciple à Buenos Aires, les membres de nos églises étaient tout à fait disposés à obéir. Beaucoup d'entre nous apportaient leur maison et leurs appartements pour les donner à l'église. (Dans mon pays, l'inflation est tellement galopante qu'on ne met pas son argent à la banque, autrement son patrimoine serait vite perdu. On achète quelque chose - n'importe quoi -

qui ait une valeur qui grimpera avec l'inflation, par exemple des appartements. Ceux-ci deviennent notre épargne.) Nous ne savions que faire avec toutes ces propriétés. Alors les pasteurs se sont consultés. L'un a dit, « Peut-être devrions-nous vendre tout cela et utiliser l'argent pour construire une grande église au centre-ville. »

Mais d'autres ont dit, « Non, non. Cela n'est pas la volonté du Seigneur. »

Au bout de six mois de prières, le Seigneur nous montra ce que nous devions faire. Nous avons réuni tout le monde et nous leur avons dit, « Nous allons rendre à chacun sa propriété. Le Seigneur nous a montré qu'il ne veut pas de vos maisons vides. Il veut une maison avec vous dedans pour en prendre soin. Il veut que tout - les tapis, le chauffage, la climatisation, l'éclairage, la nourriture - soit prêt, pour Lui. Il veut aussi votre voiture avec vous comme chauffeur. Simplement, n'oubliez pas pour autant, que tout cela Lui appartient encore. »

Alors maintenant, toutes les maisons sont ouvertes. Quand des visiteurs passent dans notre église, nous ne disons pas, « Qui peut prendre ces frères chez lui ? »

Au lieu de cela, nous disons à quelqu'un, « Vous, frère, vous allez prendre ces gens chez vous. »

Nous ne demandons pas ; nous ordonnons parce que la maison est déjà donnée au Seigneur. Et les gens remercient le Seigneur de ce qu'il les laisse vivre dans Sa maison.

C'est une approche radicalement différente. Mais elle est parfaitement sensée dès que l'on se considère comme un esclave dans le Royaume de Dieu.

Le Royaume de Dieu est aussi comme le mariage. Quand une femme épouse un homme, elle est à lui. Et tout ce qu'il possède est désormais à elle aussi. S'il a une ou deux voitures, elles sont à elle.

Mais dans le processus, elle perd son nom.

Nous avons mal agi dans le passé en ne disant pas toute la vérité à nos interlocuteurs. Nous leur avons dit que tout ce qui est à Jésus devient leur, mais nous avons oublié de mentionner que tout ce qu'ils ont devient Sien. Et il n'y a pas de Seigneurie si nous n'acceptons pas cela.

Jésus a dit, « Tu n'es ni froid, ni bouillant. Si seulement tu étais froid ou bouillant ! Ainsi, parce que tu es tiède, et que tu n'es ni froid ni bouillant, je vais te vomir de ma bouche » (Apocalypse 3.15-16).

Savez-vous ce que cela veut dire ? Pardonnez-moi cette illustration, mais elle vient de Jésus lui-même. Qu'est-ce que nous vomissons ?

Ce que nous ne digérons pas. Si quelque chose et digéré, il n'est pas remis.

Les personnes vomies sont celle qui refusent de se laisser digérer par le Seigneur Jésus-Christ.

Et être digérée signifie se perdre. On est fini. Votre vie est terminée. Vous êtes transformés en Jésus. Vous êtes incontestablement associé à Lui.

En Argentine, nous avons d'excellents steaks. Imaginons qu'un steak arrive dans mon estomac et que les sucs gastriques arrivent pour le dissoudre. Ils disent au steak, « Bonjour, comment ça va ? »

Et le steak de répondre, « Très bien, merci. Que désirez-vous ? »

« Nous sommes venus pour vous dissoudre et vous transformer en Juan Carlos. »

Supposons que le steak dise, « Oh, non. Attendez une minute. C'était déjà assez qu'il me mange. Mais disparaître complètement - non, non, non. Je suis dans son estomac, mais je veux rester steak. Je ne veux pas perdre mon individualité. Je veux garder mon identité de steak. »

- « Non, Monsieur. Il faut que vous soyez dissous et que vous deveniez Juan Carlos. »
- « Non, je veux rester steak. »

Alors il y a une lutte. Supposons que le steak remporte la victoire et que les sucs gastriques se résignent à le laisser rester un steak dans mon estomac. Il ne se passera pas longtemps avant que le steak soit vomi.

Mais si ce sont les sucs gastriques qui remportent la victoire, le steak perd sa personnalité et devient Juan Carlos. (Avant que je ne le mange, c'était une brave vache inconnue quelque part dans une prairie. Personne n'y prêtait attention. Mais maintenant, parce qu'il est dissous, il en vient à écrire un livre!)

Ainsi en est-il avec le Seigneur. Nous sommes « en Christ ». C'est à nous de décider si nous voulons y rester ou pas. Pour rester en Jésus, il nous faut tout perdre et devenir Jésus. Nous perdons notre vie. Comme l'esclave dont il était question en Luc 17, tout notre temps devient le Sien - nos huit heures de travail, nos huit heures de sommeil et les huit autres aussi.

Il arrive parfois qu'un chrétien se dise, « Bien maintenant que mon travail de la journée est terminé, je vais rentrer à la maison et me prendre une bonne douche. Après je regarderai un peu la télévision, et puis j'irai au lit. Oui, je sais qu'il y a une réunion ce soir, mais après tout, Monsieur le Pasteur, j'ai droit à un peu de repos... »

Droit à quoi, Monsieur l'Esclave ? Vous n'avez droit à rien du tout. Vous avez été racheté par Jésus-Christ et II est le propriétaire de chaque heure de votre journée.

Pendant que l'esclave de l'histoire de Jésus terminait son labour, il n'était pas en train de se demander, « Voyons, quel bon petit casse-croûte vais-je me préparer maintenant ? Non, il réfléchissait, Qu'est-ce que je vais bien pouvoir préparer pour mon maître ? Riz et haricots ? Non, il a eu ça hier. Un steak frites ? Non, je pense qu'il préférerait des pommes de terre en robe des champs... »

- « Eh bien, je crois que je vais aller à l'église ce soir. Dis donc, chérie, qui est-ce qui prêche ? »
- « Oh, je crois que c'est Untel. »
- « Oh non, alors dans ce cas, je pense que je vais rester à la maison. »

Toutes nos valeurs sont sens dessus-dessous. Les seigneurs sont assis sur les bancs.

Nous traitons Jésus comme s'Il était notre esclave. Nous prions, « Seigneur » (mais notre attitude dénote le contraire), « Je suis sur le point de partir maintenant. S'il te plaît, veille sur la maison pour qu'il n'y ait pas de cambriolage. Et s'il te plaît, protègemoi de tout accident sur la route. »

Qu'attendons-nous que Jésus nous dise ?! « Oui, madame » ou « Oui, monsieur » ?

Les serviteurs ne disent pas, « Seigneur, fais ceci et fais cela. » Les serviteurs disent, « Seigneur, que veux-tu que je fasse ? » La satisfaction du serviteur est de voir son Seigneur satisfait. Il n'est pas étonnant que nos églises soient bancales. Nous n'avons

même pas commencé à réfléchir sur la façon de servir Jésus. Nos louanges sont Son dîner. Les cantiques sont l'eau à Sa table.

L'offrande est encore un autre plat de son repas.

Mais nous nous trompons nous-mêmes. Nous disons, « Recueillons une offrande pour le Seigneur pour installer un système de climatisation dans notre église. » Le Seigneur n'a que faire de notre air conditionné. C'est pour nous. Beaucoup des offrandes que nous disons être pour le Seigneur sont en réalité pour nous-mêmes. Les seules choses que Jésus ait décrites comme lui étant offertes étaient les dons faits aux pauvres.

Quel est le plat principal de Jésus ? Des vies humaines. Paul dit en Romains 12.1 qu'apporter nos corps à Jésus est un service raisonnable. Quand le Seigneur nous voit Lui amener une nouvelle personne, Il dit, « C'est bien. Voici mon serviteur qui vient avec ma nourriture. » Et c'est encore une personne qui se dissout en Jésus.

Jésus termine son histoire en disant, « Vous, de même, quand vous avez fait tout ce qui vous a été ordonné dites : Nous sommes des serviteurs inutiles, nous avons fait ce que nous devions faire. » (Luc 17.10).

Pouvez-vous dire que vous avez fait tout ce que le Seigneur vous a ordonné ? Si c'est le cas, nous pouvons organiser une petite fête de remise de diplôme en votre honneur. On va vous accorder un diplôme qui vous fait « Esclave Inutile ».

Nos valeurs sont tellement renversées aujourd'hui qu'aux esclaves inutiles, nous remettons un diplôme portant la mention « Révérend ». Je me suis trouvé une fois dans une réunion où quelqu'un a été présenté avec beaucoup d'éclat. L'orgue jouait et les projecteurs se sont allumés au moment où l'on annonçait, « Et voici, le grand serviteur de Dieu,... »

S'il était grand, il n'était pas un serviteur. Et s'il était un serviteur, il n'était pas grand. Les serviteurs sont des gens qui ont compris qu'ils ne sont dignes de rien. Ils travaillent huit heures et puis ils viennent préparer le repas de leur Seigneur - et ils sont revigorés et joyeux en voyant leur Seigneur jouir de son repas.

Puisse Dieu nous aider à faire avec joie ce que font les serviteurs de Son Royaume.

## 5. L'oxygène du royaume

« Je vous donne un commandement nouveau : Aimez-vous les uns les autres ; comme je vous ai aimés, vous aussi, aimez-vous les uns les autres. À ceci tous connaîtront que vous êtes mes disciples, si vous avez de l'amour les uns pour les autres » Jean 13.34-35

Avant que vous ne soyez trop effrayé à l'idée d'être un esclave, il vaudrait mieux que je vous parle de l'oxygène du Royaume - l'amour.

Pendant de longues années, j'ai considéré l'amour comme étant l'une des vertus de la vie chrétienne. Dans mes sermons, je disais à mes auditeurs que c'était l'une des choses les plus importantes.

Puis j'ai commencé à connaître par expérience l'amour véritable. C'est alors que j'ai découvert que ce n'était pas une des vertus de la vie chrétienne - l'amour est la vie chrétienne. Il n'est pas une des choses les plus importantes - il est la seule qui compte.

Quand nous parlons de la vie éternelle, nous avons tendance à toujours parler de sa durée.

Mais nous ne semblons jamais considérer sa qualité. Si la vie éternelle ne signifie qu'une vie qui n'a pas de fin, alors l'enfer est une forme de vie éternelle!

Mais la qualité de la vie éternelle que Jésus donne est l'amour. Il en est l'oxygène ; il n'y a pas de vie sans lui. L'amour est le seul élément éternel. Les autres éléments importants - les dons spirituels, le parler en langues, la prophétie, la sagesse, la connaissance, la lecture de la Bible, la prière - tout cela aura une fin. La seule chose qui passera la mort et entrera dans l'éternité sera l'amour.

L'amour est la lumière du nouveau Royaume. La Bible est on ne peut plus claire quand elle dit que Dieu est lumière et que Dieu est amour. Jean écrit que « si nous marchons dans la lumière, comme il est lui-même dans la lumière, nous sommes en communion les uns avec les autres, et le sang de Jésus son Fils nous purifie de tout péché » (1 Jean 1.7).

Je ne sais pas pourquoi nous avons toujours pensé que la lumière était la connaissance. Peut-être est-ce parce que certaines expressions, telles que « la lumière a jailli », associent la lumière à une compréhension plus claire des choses.

Quoi qu'il en soit, dans la Bible, la lumière c'est l'amour. « Celui qui aime son frère demeure dans la lumière », dit 1 Jean 2.10-11, « ... mais celui qui a de la haine pour son frère est dans les ténèbres ; il marche dans les ténèbres et ne sait où il va, parce que les ténèbres ont rendu ses yeux aveugles. »

Qu'est-ce que les ténèbres ? Tout simplement un manque de lumière. Nous n'avons pas besoin d'acheter des ténèbres ; nous n'avons pas besoin de rentrer tout plein de sacs de ténèbres pour en remplir un immeuble. Il suffit simplement d'éteindre la lumière et les ténèbres sont là.

Ainsi en est-il avec le royaume des ténèbres. On s'y sent très seul. Dans mon pays nous avions souvent des pannes d'électricité le soir. La réunion était en cours et puis, soudain, les lumières s'éteignaient. Que se passait-ils alors ? Les épouses disaient aussitôt à leur mari, « chéri, tu es là ? Donne-moi la main. »

Leur situation n'avait pas changé, mais brusquement les gens se sentaient seuls, même en compagnie d'autres personnes.

De jour, nous allons partout, même au cimetière avec des fleurs. Mais on ne va pas au cimetière de nuit. Pourquoi ? Les morts sont aussi morts la nuit que le jour. Mais l'obscurité fait que nous n'avons pas envie de nous trouver là.

Les ténèbres sont l'individualisme, l'égoïsme. La lumière est l'amour, communion, partage. Si nous marchons dans la lumière, nous jouissons de la communion fraternelle, parce que nous nous voyons comme frères.

Le verset que j'ai cité plus haut dit aussi que pour celui qui aime son frère « il n'y a rien en lui pour le faire trébucher ». (1 Jean 2.10, TOB) Nous chrétiens, ne cessons de trébucher les uns sur les autres. Les pasteurs s'embrouillent entre eux, leurs ouailles de même et jusqu'aux plus hauts responsables d'église - il y a toujours des problèmes et des malentendus. Parfois quand l'Esprit vient sur une église avec puissance et conviction, nous nous trouvons dans la nécessité de confesser pendant des semaines et des semaines tant nous avons trébuché. Nous n'avons pas marché à la lumière de l'amour.

Si un frère est dans la lumière tandis qu'un autre ne l'est pas, ils peuvent quand même éviter de trébucher ; l'un guidera l'autre. Et si les deux frères sont dans la lumière, combien mieux encore ! Il n'y a plus d'obscurité, plus de ténèbres !

Je vais poursuivre : l'amour est la preuve de notre salut. Il y en a qui pensent que la preuve réside dans notre manière de nous habiller ou si nous fumons ou si nous faisons ou ne faisons pas bien d'autres choses. Ces choses peuvent avoir une importance, mais elles ne sont pas aussi importantes que l'amour. Si au cours des années nous avions insisté autant sur l'amour que ce que nous avons insisté sur le tabac, la situation serait sans doute bien différente. L'amour est la preuve de notre salut.

Écoutez ce que dit Jean : « Bien-aimés, aimons-nous les uns les autres ; car l'amour est de Dieu, et quiconque aime est né de Dieu et connaît Dieu. Celui qui n'aime pas n'a pas connu Dieu, car Dieu est amour. » (1 Jean 4.7-8).

Voulez-vous savoir si vous êtes nés de Dieu ? C'est très facile, n'est-ce pas ?

Jean dit aussi, « Nous savons que nous sommes passés de la mort à la vie, parce que nous aimons les frères. Celui qui n'aime pas demeure dans la mort. » (1 Jean 3.14).

Parfois, les gens vont trouver le pasteur et lui disent, « Je ne suis pas sûr de mon salut. J'ai des doutes à ce sujet ; comment puis-je avoir cette assurance ? » Voici le critère on ne peut plus clair : Aimez-vous les frères ?

Si vous n'avez pas d'amour pour les frères, vous n'êtes pas sauvé, selon le critère de Jean. Vous demeurez dans la mort. Vous pouvez arborer toutes les bonnes doctrines concernant la Tribulation et le Millénium, mais le seul moyen pour vous de savoir si vous êtes passé de la mort à la vie, des ténèbres à la lumière, est votre amour.

Je dois même aller plus loin (j'espère que je ne vais pas vous scandaliser) : Si nous aimions comme Dieu voudrait que nous aimions, nous n'aurions plus tellement besoin de nous appuyer sur les commandements de Dieu. Parce que « l'amour est... l'accomplissement de la loi » (Romains 13.10). C'est tout le sens de la nouvelle alliance : « Je mettrai ma loi au-dedans d'eux, je l'écrirai sur leur cœur... » (Jérémie 31.33).

Quand l'amour est engendré de l'intérieur, il résout toutes sortes de problèmes. Le fruit de l'Esprit est amour - ainsi que joie, paix, patience, bonté, bienveillance, fidélité, douceur, maîtrise de soi (Galates 5.22-23). Pourquoi prêchons-nous tant ? Parce que nous voulons édifier l'amour et toutes ces autres qualités chez les chrétiens. Mais si

l'amour croissait comme il devrait nous n'aurions pas besoin de tant de sermons. L'amour n'est pas simplement un des éléments de la vie chrétienne - il en est l'élément par excellence. L'amour est la vie même.

Certains se leurrent en recherchant les dons de l'Esprit au lieu de Son fruit. Même si nous apprécions les dons, nous devons prendre garde à ce qui est l'objet de notre attention. Jésus n'a jamais dit, « C'est à leurs dons que vous les reconnaîtrez. » Il a dit, « C'est à leurs fruits que vous les reconnaîtrez. » (Matthieu 7.20).

Les dons ne sont pas un signe de spiritualité, parce que les dons chez une personne sont comme les cadeaux sur un arbre de Noël.

Dans une ville surpeuplée comme Buenos Aires, nous n'avons pas beaucoup d'arbres. La plupart de nos arbres de Noël sont des créations artificielles de fil de fer et de papier vert. Mais nous les arrangeons joliment. Nous les achetons pour une vingtaine de francs et puis nous y suspendons des montres, des bagues, et autres cadeaux. Ils sont attrayants, même si ce ne sont pas de vrais arbres.

Mais quand vous sortez le 26 décembre, tous les arbres de Noël sont dans les poubelles.

Il se peut que, hier encore, ils arboraient une belle montre Oméga, mais aujourd'hui ils sont à la poubelle. On ne peut donc pas dire grand-chose de l'arbre si on ne regarde qu'à ses dons. Les dons n'indiquent pas de quel genre d'arbre il s'agit.

Ce n'est que par son fruit qu'on peut apprécier un arbre. Si les pommes sont bonnes, vous direz que vous avez un bon pommier, et ainsi de suite...

Bien entendu, le mieux serait qu'un arbre porte à la fois de bonnes pommes et des montres Oméga, le fruit et le don. Mais si cela n'est pas possible, au moins faut-il que le fruit soit bon.

On peut excuser une personne qui n'a pas de don, mais elle n'a aucune excuse si elle ne porte pas de fruit. Si nous disons au pommier, « Pourquoi n'es-tu pas porteur d'une belle bague ? » l'arbre serait en droit de répondre, « Excuse-moi, mais personne n'a déposé de bague sur moi. »

Mais un pommier sans pomme ne peut pas s'en tirer, parce que les pommes sont le résultat normal de la vie d'un pommier.

Nous ne pouvons donc trouver d'excuse si nous n'avons pas l'amour. Si nous sommes remplis de l'Esprit, il est naturel que nous sachions aimer.

Je regrette que pendant si longtemps nous, pentecôtistes, ayons mis l'accent sur Actes 2.4 plutôt que sur Galates 5.22. Notre déclaration de foi disait, « Nous croyons à la plénitude du Saint-Esprit selon Actes 2.4 » c'est-à-dire, avec le parler en langues. L'histoire de l'Église serait différente si nous avions dit, « Nous croyons à la plénitude du Saint-Esprit selon Galates 5.22. »

Pour commencer, il n'y aurait pas eu autant de divisions parmi les gens remplis de l'Esprit.

En tant que pasteur pentecôtiste, il m'est difficile d'avoir à dire cela. Mais c'est néanmoins la vérité, et le Saint Esprit veut que nous la regardions en face. Quand on va a la chasse de gros gibier on vise la tête, non la queue. Parce que si vous le frappez à la tête, l'animal tout entier sera à vous.

Quand il s'agit de rechercher la plénitude du Saint-Esprit, la tête est le fruit de l'Esprit et la queue le don des langues. Beaucoup d'entre nous avons frappé à la queue, mais l'animal a continué de courir. Si nous avions visé et frappé la tête, nous aurions eu la queue et tout le reste.

Jésus n'a pas dit, « À ceci tous connaîtront que vous êtes mes disciples, si vous parlez en langues. » Bien que je parle en langues moi-même, je suis dans l'obligation de dire que le monde saura que je suis un disciple de Jésus par le signe de l'amour. Il est grand temps de mettre l'accent là où il faut, là où Dieu l'a mis.

Samson avait des dons, des charismes - et c'était un homme charnel. Saul, le premier roi d'Israël, était charismatique - il prophétisait. Mais c'était un homme charnel. Paul disait que s'il parlait les langues des hommes et des anges, mais n'avait pas l'amour, ce n'était que du bruit.

Parler en langues sans amour est du bruit. La prophétie et la capacité de comprendre les mystères spirituels, sans amour, ne sont rien. Le don de foi, sans amour, n'est rien.

Alors si vous voyez quelqu'un exercer un don, même si c'est ressusciter les morts, ne vous empressez pas de lui courir après. Commencez par vous approcher de l'arbre. Ne regardez pas les montres et les bagues ; regardez sous les feuilles pour voir le fruit. En

particulier en ces jours de confusion, il est important que le peuple de Dieu agisse avec beaucoup de sagesse.

Avez-vous réellement pris conscience de l'importance de l'amour ? Ce n'est que dans la mesure où vous comprenez cela que vous êtes ouvert à l'Esprit. C'est comme la farine dans le gâteau.

Vous pouvez cuire un gâteau sans œufs, sans sucre - mais pas sans farine. L'amour est la vie chrétienne. Beaucoup d'autres choses telles que les dons et la louange sont très belles, mais c'est l'amour qui est la vie.

# 6. L'amour du prochain

#### « Tu aimeras ton prochain comme toi-même. » Lévitique 19.18

L'amour du prochain, tel que nous le voyons énoncé dans l'Ancien Testament, est le premier degré d'amour c'est-à-dire le minimum. Ce n'est pas, bien entendu, un commandement uniquement réservé à l'Église. C'est un commandement universel, faisant partie de la loi morale de Dieu. Si chaque être humain aime quelqu'un d'autre, alors chacun sera aimé de quelqu'un et aussi aimera.

Que signifie ce commandement ? Il signifie que je dois désirer pour mon prochain ce que je désire pour moi-même, et que je dois faire le même effort pour procurer à mon prochain ce que je me procure pour moi-même.

Si j'ai de quoi manger et que mon prochain n'en a pas, l'aimer c'est faire le même effort pour lui procurer de la nourriture que celui que j'ai déployé pour moi-même. Si je ne puis le faire, alors je devrais lui donner la moitié de ce que j'ai dans mon assiette. Si j'ai deux costumes et qu'il n'en a aucun, je dois faire le même effort pour lui procurer deux costumes que celui que j'ai déployé pour moi-même. Si mes enfants sont bien habillés, bien nourris et vont à l'école, et que ceux de mon prochain ne sont pas dans le même cas, alors je dois faire le même effort pour ses enfants que celui que je fais pour les miens.

Voilà ce que signifie aimer son prochain comme soi-même. Voulez-vous savoir quelque chose ? La plupart de nous, croyants, n'arrivons même pas à accomplir ce commandement de l'Ancien Testament ! Nous ne nous aimons pas les uns les autres comme des prochains.

Et bien sûr, Jésus n'a pas dit que nous devions nous aimer comme des prochains, mais comme des ...frères! Mais si dans l'Église nous pouvions nous aimer au moins comme des prochains, il ne fait pas de doute que ce serait le début d'une révolution. Dans chaque communauté on trouve ceux qui ont trop et ceux qui n'ont pas assez. Un croyant possède une grosse voiture et quand il rentre chez lui il retrouve une maison cossue et un steak dans son assiette. Le croyant assis à ses côtes, retourne chez lui à pied pour ne retrouver que du pain et un bol de café.

Pourtant, ils chantent ensemble combien ils s'aiment ! Et, à la fin de la réunion, ils se saluent et se disent, « Que Dieu te bénisse, mon frère ! » et puis chacun s'en va de son côté !

Quand on demanda à Jésus, « Qui est mon prochain ? » Il répondit par la parabole du bon Samaritain (Luc 10). Combien de fois ai-je prêché sur cette parabole en la spiritualisant!

Jérusalem était l'église. Jéricho était le monde. L'homme qui descendait à Jéricho était le croyant quittant l'église et allant vers le monde. Les brigands étaient Satan et ses démons, et le bon samaritain était le frère qui le ramenait à l'église.

N'était-ce pas une manière commode de fuir mon devoir ? Je prêchais le Cinquième Évangile, l'Évangile selon les Saints Évangéliques.

Une autre fois, j'avais une interprétation différente. Jérusalem était le Jardin d'Éden, Jéricho était la chute de l'homme et Jésus était le bon samaritain qui venait, et... oh, les interprétations ne manquent pas.

Jésus conclut en disant au légiste qui lui avait posé cette question, « Va, et toi, fais de même » (verset 37). Il voulait dire par là que lorsque nous voyons quelqu'un dans le besoin, il nous faut répondre à ce besoin. C'est très clair. Cela n'a pas besoin d'être spiritualisé.

Mais nous, nous passons à côté de gens qui souffrent et nous nous contentons de rentrer chez nous pour en parler. « Oh, j'ai vu quelque chose de terrible aujourd'hui - pauvre homme! Il me faisait vraiment pitié. » Mais nous ne faisons rien.

Le Samaritain n'était pas quelqu'un de spécial. Nous l'avons surnommé le « bon Samaritain », mais Jésus ne dit rien de ce genre. Il dit simplement, « Un Samaritain qui voyageait arriva près de lui... » (verset 33). Il ne faisait qu'obéir au vieux commandement. Il laissa de l'argent pour couvrir les frais de soins apportés au blessé, puis il poursuivit son chemin.

Mais nous sommes si mauvais que, par comparaison, il était un bon Samaritain. La même chose se reproduit dans nos églises aujourd'hui. Un pasteur dira, « Venez, frère Ortiz, j'aimerais vous présenter un très bon diacre de mon église. »

« Oh, ce sera un plaisir de le rencontrer. »

Ensuite, après notre rencontre, je demande au pasteur, « Pourquoi avez-vous dit que c'était un très bon diacre ? »

« Bien, parce qu'il vient à toutes les réunions. Il donne sa dîme. Il m'aide à chaque fois que j'ai besoin de lui. »

Ça, ce n'est pas un bon diacre - c'est un diacre tout simplement ! Mais quand une personne est proche de la normale, nous disons qu'elle est « très bonne ».

Dieu ne serait-II pas heureux s'Il pouvait faire de nous tous des Samaritains normaux ?

Jésus a dit, « Que votre lumière brille ainsi devant les hommes, afin qu'ils voient vos œuvres bonnes, et glorifient votre Père qui est dans les cieux » (Matthieu 5.16). Qu'est-ce que la lumière ? Qu'est-ce qui produit des œuvres bonnes ? L'amour ! Comme je l'ai déjà dit, la lumière de Dieu est l'amour.

Venons-en maintenant à une application concrète. Quand nous parlons d'amour ou de toute autre chose dans la Bible, il nous faut être précis, sinon ce sera comme quand on coud et qu'on oublie de faire un nœud au bout du fil. Vous pouvez coudre indéfiniment, mais les choses resteront telles quelles. Parfois même nous essayons de coudre sans fil du tout - uniquement avec l'aiguille. Tout ce que nous réussissons à faire, c'est une série de petits trous. Mais le vêtement reste déchiré, parce que nous n'avons pas pris des mesures précises pour consolider nos gains.

Dieu ne dit pas, « Aimez vos prochains. » On ne peut aimer le monde entier. Il dit, « Aime ton prochain. » Alors prenez une personne, une famille. Commencez à prier pour cette famille.

Commencez à vous intéresser à leurs problèmes, leurs besoins - spirituels, matériels, psychologiques, toutes sortes de besoins.

N'allez pas les trouver avec un tract ; vous donnerez l'impression d'être un démarcheur.

Allez-vous vendre vous-même. Allez-vous donner vous-même à eux. Donnez-leur de voir que vous les aimez, et offrez-leur votre service.

Nous avions une dame d'un certain âge chez nous en Argentine qui, comme elle le disait, « était incapable de gagner une âme à Jésus. » (À vrai dire, nous ne croyons pas au fait qu'il faut gagner des âmes ; nous croyons qu'il faut gagner l'âme, le corps et

l'esprit - tout l'être.) Cela faisait des années qu'elle était dans l'église. Puis un jour, le Seigneur lui montra ce genre d'amour. Elle comprit que Dieu n'avait pas envoyé un tract depuis le ciel ; Il avait envoyé Son Fils, qui était venu vivre avec nous, apportant la guérison. Il nous a aidés en partageant notre vie.

Cette femme décida qu'elle pouvait faire de même.

En face de chez elle, il y avait une maison à louer. Dès qu'arrivèrent les nouveaux locataires, elle était prête. Elle traversa la rue avec du café et des gâteaux et leur dit, « Je vous apporte quelque chose à manger, parce que je sais que vous venez d'emménager et que vous n'avez sûrement pas encore réussi à déballer tout le nécessaire pour préparer à manger. Je reviendrai tout à l'heure pour chercher la vaisselle - ne perdez pas votre temps à la faire, je sais que vous êtes occupés. »

« Et, tant que j'y pense, l'épicerie se trouve au coin de la rue Untel... » Elle ne glissa pas un tract sous le gâteau. Elle apporta de la nourriture tout simplement et offrit de les aider.

Au bout de quelques temps, elle revint chercher la vaisselle, en ajoutant, « Si vous avez besoin de quelque chose d'autre, je suis là et ce sera un plaisir de vous aider. »

À aucun moment, elle ne prêcha sur Christ. Mais un mois plus tard, la famille toute entière se fit baptiser à cause de la lumière qu'elle avait apportée.

Jésus n'a pas dit, « Laissez votre bouche parler devant les hommes afin qu'ils puissent entendre vos belles paroles et glorifier votre Père. » Il a dit, « Que votre lumière brille » - votre amour!

Peut-être y en a-t-il parmi nous qui éprouvent quelques difficultés envers ce concept parce que nous avons été imprégnés d'un évangile anti-catholique. Nous avons ôté toute importance aux bonnes œuvres. Nous ne sommes pas sauvés par nos œuvres, disons-nous. Et c'est une moitié de la vérité. Car nous sommes aussi « créé en Christ-Jésus pour des œuvres bonnes » (Éphésiens 2.10).

Nous lisons à propos de Corneille en Actes 10 tout le bien qu'il avait fait - et nous aimons souligner que pour autant il n'était pas sauvé. Mais remarquez que Dieu envoya un ange parce que « tes prières et tes aumônes sont montées en guise de souvenir devant Dieu » (verset 4). Ça, c'est l'autre moitié de la vérité.

Les bonnes œuvres sont la démonstration effective de notre amour. Parfois, nous sommes trop mystiques - « Oh, je vous aime, mon frère » - mais nous ne manifestons pas cet amour autrement qu'avec des sourires et des accolades.

Les bonnes œuvres, ce sont des œuvres bonnes. Des œuvres, cela veut dire œuvrer, agir, et non pas seulement une façon de penser mystique. Il nous faut ouvrir nos portefeuilles et faire des œuvres bonnes. Bien entendu, il y a une différence entre les œuvres bonnes faites par amour et les œuvres bonnes faites selon la chair. Paul dit bien que si je donne tous mes biens pour aider les pauvres mais que je n'ai pas l'amour, je ne suis rien. C'est pourquoi le marxisme n'est pas la réponse. Le marxisme a de nombreux aspects attrayants. Le communisme dit d'excellentes choses au sujet de la justice sociale et du partage des biens. Mais il est à l'opposé de ce que Jésus nous a enseigné. (C'est comme le spiritisme et les dons spirituels - il y a des similitudes, mais les sources sont opposées).

Mais s'il vous plaît - en vous opposant au spiritisme, ne niez pas les dons. En vous opposant au communisme, ne niez pas le partage.

N'oubliez pas que nous devons aimer notre prochain ici et maintenant.

### 7. L'amour du frère

« Je vous donne un commandement nouveau : Aimez-vous les uns les autres ; comme je vous ai aimés, vous aussi, aimez-vous les uns les autres » Jean 13.34

L'ancien commandement, le degré minimal d'amour était un amour avec limites. Il était basé sur notre amour de nous-mêmes. Il me disait d'aimer mon prochain tant que je ne suis pas en danger. Mais si je suis en danger, mon amour du prochain est terminé.

Voilà le minimum. Bien sûr, nous nous imaginons que même ça c'est trop - nous disons que c'est le maximum ! En fait, si quelqu'un dans l'église m'aime comme son prochain, je devrais en être offensé. Je ne suis pas son prochain - je suis son frère ! Nous ne sommes pas deux familles vivant à proximité l'une de l'autre - nous faisons partie de la même famille.

Les disciples ont peut-être dit, « Nous connaissons les Dix Commandements, mais ça, qu'est-ce que c'est ? Ce doit être le onzième commandement. »

Jésus se souciait fort peu de la façon dont ils l'appelaient, du moment qu'ils obéissaient. « Je vous donne un commandement nouveau : Aimez-vous les uns les autres - »

- « Oui, ça nous le savons déjà, » disent les disciples.
- « Comme je vous ai aimés. » Voilà quelque chose de nouveau. Et même plutôt étrange.

L'ancien commandement disait, « Aime ton prochain comme toi-même. »

Le nouveau commandement dit, « Aime ton frère comme moi je t'ai aimé. »

Comment est-ce que Jésus nous a aimés ? Nous a-t-il aimés comme II s'aimait Luimême ?

Non. Il nous a aimés plus qu'il ne s'est aimé Lui-même. Il a donné Sa vie pour nous.

Dans ce degré d'amour, le moi disparaît. Nous devons aimer et aimer, jusqu'à quand ? Jusqu'à toujours. Même si cela doit nous coûter la vie. Cela est bien plus que de donner

la moitié de son assiette de nourriture. C'est donner toute l'assiette, avec nous en prime.

Voilà le degré d'amour que Jésus entendait pour son Église, la famille de Dieu. C'est la qualité d'amour destinée à régner dans notre communauté chrétienne. Je ne puis aimer mon frère comme je m'aime moi-même, parce que le moi est parti. Ce n'est plus moi qui vis mais Jésus.

Nous avons du mal à nous donner à quelqu'un d'autre, n'est-ce pas ? Une grande barrière nous retient. Cette barrière est l'égoïsme.

Mais il faut qu'elle soit abattue, ou nous ne changerons jamais l'Église. Les pasteurs ne peuvent modifier la structure de l'Église depuis la chaire. Chacun de nous doit changer la structure de sa propre vie, qui jusque-là a été basée sur « moi ». Je parle de la structure interne de nos maisons, la partie qu'on ne voit pas derrière les crépis, les habillages et les faux-plafonds.

Il nous arrive parfois d'apporter un grand nombre de changements à la maison qu'est notre personne, sans toucher à la structure fondamentale. Nous pouvons fermer la fenêtre qui laisse entrer le tabac et ouvrir la fenêtre de la réunion d'étude biblique. Nous pouvons bloquer l'ouverture qui donne sur le théâtre de variétés et ouvrir celle de la répétition de chorale. Nous pouvons fermer la fenêtre de l'alcool et ouvrir la fenêtre de soutien financier à l'église. Nous pouvons installer de nouveaux tapis, de nouveaux rideaux, de nouveaux papiers peints.

Mais la structure de nos maisons reste la même ; elle est encore une ossature en forme de « moi ». Et les problèmes finissent par ressortir.

Jésus veut plus que de nouveaux rideaux et l'ouverture de fenêtres. Sa croix signifie la mort à l'ancienne structure. Il nivelle toute la maison et recommence à zéro. Il y a un vieux chant gospel qui dit, « Laisse ton lourd fardeau à la croix ; Et pars libre, ô pécheur, pars libre. » Cela n'est pas suffisant. Se débarrasser du fardeau du péché c'est bien, mais ce n'est pas bien si le moi s'en va identique à ce qu'il a toujours été.

Il nous faut à la croix passer une déflagration atomique qui, non seulement fera sauter notre fardeau de péché, mais détruira aussi notre structure en forme de « moi », qui devra être remplacée par une structure à l'image de Christ.

Dans le baptême, c'est plus que le tabac, l'alcool et le jeu qui reste sous l'eau. C'est le moi. Il faut que les gens le comprennent. Quand ils ressortent de l'eau, ils y laissent leur moi. C'en est fini pour eux. C'est un être totalement nouveau qui désormais commence à vivre une vie d'obéissance et il est essentiel que cela soit compris.

Nous, pasteurs, disons parfois qu'il nous faudrait avoir davantage de partage les uns avec les autres. Il nous faudrait passer plus de temps avec le pasteur méthodiste, le pasteur réformé, le prêtre catholique, et ainsi de suite. Mais ensuite, nous disons, « Oh, mais je n'ai pas le temps. Je suis déjà tellement occupé par mon propre ministère. »

Nous sommes menteurs. Le temps, nous l'avons. Nous avons vingt-quatre heures par jour comme tout le monde. Pourquoi ne sommes-nous pas assez honnêtes pour dire, « J'ai le temps, mais il est tout occupé par moi-même et mes affaires » ? Au moins, nous ne serions pas hypocrites. Nous reconnaîtrons notre vie pour ce qu'elle est : profondément égocentrique.

Qui peut obéir au nouveau commandement ? Qui peut aimer ses frères comme Jésus nous a aimés ?

Cela doit être possible ; en parlant de commandement, Jésus devait s'attendre à l'obéissance. Et ce commandement il l'a donné à vous et à moi.

Il nous faut volontairement trouver le temps pour aimer. Il y avait dans notre église un étudiant qui semblait toujours débordé de travail. À chaque fois que nous l'abordions pour lui demander quelque chose, il répondait, « Oh ! veuillez m'excuser, Monsieur le Pasteur, mais je n'ai pas le temps. Je poursuis mes études en plus d'un travail qui me prend huit heures par jour. Alors vous vous imaginez bien que je n'arrive pas à faire plus que cela. J'arrive encore à venir à la réunion une fois par semaine, mais le reste du temps je suis pris. »

Puis un jour, il est tombé amoureux. Tout à coup, il avait le temps de rendre visite à sa fiancée trois ou quatre fois par semaine.

Comment avait-il fait ? Je ne sais pas. C'était dû à l'amour.

Quand nous disons que nous n'avons pas le temps, nous donnons une preuve de notre égoïsme.

Nous voulons dire en fait que tout notre temps est pris pour bâtir notre petit royaume personnel.

Mais si nous mourrions, nous aurions tout le temps nécessaire pour les autres. Jésus avait vingt-quatre heures chaque jour pour les autres. Il n'avait rien de personnel à faire. Pourquoi ? Parce qu'il portait une croix sur Ses épaules, et Il a dit que Ses disciples devaient faire de même.

Savez-vous ce que veut dire prendre la croix ? Il y en a qui pensent que c'est recevoir la visite de sa belle-mère. Cela n'est pas la croix. Quand un juif voyait quelqu'un dans la rue portant une croix sur l'épaule, il ne savait que trop bien ce qui allait se passer. Cette personne allait mourir.

Jésus vous a dit de prendre votre croix et de vivre comme si vous étiez mort. Êtes-vous prêt ?

Êtes-vous prêt pour qu'à tout moment la croix soit allongée par terre et que vous y soyez cloué ?

Si c'est le cas, alors vous n'aurez aucun mal à mettre en œuvre le nouveau commandement.

Tout le monde connaît Jean 3.16. Mais n'avez-vous jamais remarqué 1 Jean 3.16 ? Probablement pas - ce verset ne figure pas dans l'Évangile des Saints Évangéliques. Il y est dit, « À ceci, nous avons connu l'amour : c'est qu'il a donné sa vie pour nous. Nous aussi, nous devons donner notre vie pour les frères. »

On ne trouve pas ce verset dans les petites boites à promesses. Si cela était le cas, personne ne les achèterait ! Ceux qui élaborent les boites à promesses y mettent toujours les plus beaux versets, pour que les chrétiens puissent en tirer une petite carte et dire, « Oh, regardez ce que le Seigneur va faire pour moi ! »

Cela m'amuserait beaucoup de constituer une de ces boites en y mettant tous les versets qui ne sont pas soulignés dans nos Bibles. Des versets comme 1 Jean 3.16 - l'effet serait sans doute surprenant!

Encore une fois, l'apôtre Jean nous donne un test très simple. Connaissons-nous l'amour ? C'est très facile à savoir ; point n'est besoin du don de discernement des

esprits. Demandez-vous simplement si vous êtes prêt à donner votre vie pour votre frère. Pensez a un frère bien précis de votre église. Seriez-vous prêt à mourir pour lui ?

J'ai de véritables amis qui m'ont dit, « Juan, j'ai donné ma vie à Dieu, pour toi. S'il t'arrive quelque chose, c'est à moi que cela arrive. Alors ma vie est entre tes mains. Si tu as besoin de mon sang, il est à toi. C'est pareil pour ma voiture, ma maison, tout. » Voilà la qualité d'amour du nouveau commandement.

Dieu veut avoir une nouvelle communauté. Des choses commencent à se passer dans l'Église.

Le monde en général ne le sait pas, mais c'est en route. Nous allons être comme une ville située sur une montagne, un exemple de communauté de personnes qui s'aiment les unes les autres.

Par où est-ce que cela commence ? Cet amour doit commencer parmi les prédicateurs d'amour.

Les pasteurs ont toujours été plus divisés, plus soucieux de leurs différences, que leurs fidèles.

Il nous faut donc montrer l'exemple entre les pasteurs de la ville. Nous ne pouvons demander à nos églises de s'aimer si nous ne montrons pas la voie. Après tout, nous sommes les bergers.

Tout pasteur a quantité de sermons sur l'amour. Désormais, il nous faut pratiquer ce que nous prêchons.

Les brebis veulent être ensemble. Elles sont fatiguées des divisions. Nous, les conducteurs, sommes le problème. Il nous faut être baptisés dans l'amour avant que Jésus ne revienne. Nous devons être des exemples d'amour pour le troupeau.

Des pasteurs me disent parfois, « Oui, je sais. Je connais la doctrine de l'unité de l'Église. Et j'ai invité les autres pasteurs à des réunions. Je leur ai envoyé une lettre à chacun, mais ils ne sont pas venus. »

Mais ce n'est pas ainsi qu'il faut commencer. Les pasteurs sont las des réunions. Ils s'y sentent aussi menacés. Si quelqu'un vous présente à une jeune fille, vous ne pouvez pas dire, « Bonjour, heureux de vous connaître - venez, on va se marier. » Il est d'abord

nécessaire que vous tombiez amoureux des autres pasteurs, avant de les inviter à la mairie pour les épouser.

De toutes façons, une réunion n'est généralement pas prévue pour avoir de la communion fraternelle. Si la réunion commence à 20 heures, les pasteurs arrivent à 19h59. Ils se saluent, après quoi ils vont s'asseoir et se regarder la nuque. À la fin de la réunion, ils se diront au-revoir et puis se quitteront.

#### Où est la communion fraternelle?

Soit dit en passant, on retrouve le même problème parmi les brebis. Les chrétiens se rassemblent et disent « Bonjour, ça va ? Bien le bonjour à la maison » chaque dimanche pendant vingt ans, et cela ne va jamais plus loin. La structure de nos réunions ne donne pas la possibilité d'une démonstration d'amour et de communion fraternelle quelconque.

Avez-vous jamais vu un fiancé qui dise à sa fiancée, « Bonjour, ça va ? Et ta famille ? Eh bien, il est temps de se dire au-revoir. » Non. Ils ne cessent de grandir dans la communion jusqu'à ce qu'ils ne puissent rien faire d'autre que de se marier.

C'est exactement ce qui doit se passer entre les pasteurs de chaque ville. Leur âme et leur esprit tout entier doivent être éveillés à s'aimer les uns les autres comme Jésus nous a aimés.

Alors on ne commence pas par des réunions. Nous commençons par dire, « Seigneur, je vais dégager le temps pour aimer deux ou trois pasteurs de ma ville. Je vais écrire leurs noms ici. Pour l'instant je ne les connais même pas ; je me suis opposé à leur théologie. Mais maintenant je vais les aimer parce que l'amour est un commandement. » (Quelqu'un dira, « Frère, vous avez raison - l'amour est un commandement, mais si Dieu ne nous donne pas cet amour, alors on n'y arrivera pas. » (Nous sommes bien malins, n'est-ce pas ? Dieu nous dit de faire quelque chose, et nous, nous retournons la chose tant et si bien qu'on la repose tout droit entre les mains de Dieu. Nous prions, « Ô Dieu, donne-moi de l'amour pour mon frère. » Et puis nous pensons que si nous n'aimons pas, ce n'est pas notre faute - Dieu n'a pas répondu à notre prière! (Écoutez - l'amour est un commandement. Nous n'avons pas besoin de demander d'où viendra l'amour. Il nous suffit de commencer à obéir à notre Seigneur. Quand nous obéirons, des choses commenceront à se passer.)

Comment vais-je tomber amoureux des deux ou trois pasteurs de ma liste?

D'abord, je commence par prier pour eux chaque jour pendant une semaine ou deux. Je me renseigne pour savoir s'ils ont une famille ou de la parenté ; j'apprends leurs noms et je prie pour eux aussi. Je prie pour leur femme et leurs enfants à l'école. Je passe devant la maison en voiture et je dis, « Seigneur Jésus, bénis ce foyer. »

Et puis, quand enfin je suis tombé amoureux d'eux, je vais les voir. Avec mon cœur débordant d'amour, je frappe à leur porte.

- « Bonjour, c'est ici chez le pasteur Martin? »
- « Oui, c'est moi. »
- « Bonjour, je suis le pasteur Ortiz et je suis venu vous rendre visite. »

Il a l'air surpris mais c'est très bien. « Eh bien, entrez, » dit-il. « Qu'est-ce qui me vaut votre visite ? »

- « Eh bien, dis-je, je suis juste venu vous rendre visite, frère. »
- « Écoutez, je suis plutôt occupé aujourd'hui, alors dites-moi tout de suite ce que vous avez sur le cœur la raison principale qui vous a amené à faire un saut chez moi. »
- « La raison principale ? Je désirais tout simplement vous connaître. Mais, je vois que vous êtes occupé, alors je ne resterai que cinq minutes. Est-ce que vous avez eu une bonne réunion dimanche ? »

Comment pourrait-il refuser de répondre à une telle question ? Il dit, « Oui, c'était une assez bonne journée. J'étais content de ma prédication, les gens étaient réceptifs au message, et l'offrande était très bonne - près de dix mille francs. Alors dans l'ensemble nous allons très bien. »

- « Je m'en réjouis beaucoup. Vous avez aussi une famille ? »
- « Oui, répond-il, une femme et trois enfants. Justement ma femme est malade en ce moment. »

Je me lève. « Oh, je regrette beaucoup. Je vais m'en aller maintenant, mais on pourrait prier avant que je vous quitte. ‹ Merci, Jésus, pour cette maison, pour ce frère, pour les bonnes réunions qu'ils ont eues et pour sa femme. Guéris-la, et aide-la. Amen! > Bien, merci pour tout, pasteur Martin. Au revoir! »

Pendant qu'il referme la porte derrière moi, il se dit à lui-même : Pauvre homme. Il vaut mieux que je passe un coup de fil à son évêque. Il est peut-être surmené.

« Allô, c'est l'évêque ? Le pasteur Ortiz fait partie de votre dénomination, je crois... oui, il est venu chez moi aujourd'hui. Avez-vous remarqué quelque chose de bizarre chez lui ces derniers temps ? J'ai l'impression qu'il ne doit pas aller très bien... Oh, vous savez, les pasteurs ont une telle charge de travail que parfois ils craquent... oui, c'est ça, gardez-le un peu à l'œil. Imaginez donc - il est venu ici pour rien du tout ! ... Oui, bien, je suis certain que vous saurez l'entourer. Au revoir ! »

La semaine suivante, le pasteur Ortiz est encore là, frappant à la porte. Le pasteur Martin regarde par la fenêtre et s'exclame, « Oh, la, la ! Le toqué ! Heureusement qu'il ne reste pas longtemps. » Alors il va ouvrir.

- « Bonjour, pasteur Ortiz. Comment allez-vous? »
- « Très bien, merci, pasteur Martin. »
- « Que désirez-vous ? »
- « Eh bien, je suis juste venu vous rendre visite. » Il sait déjà qu'il faut qu'il m'invite à entrer.

Alors je dis : « Comment va votre femme ? Vous savez, ma femme et moi avons prié pour elle toute cette semaine. D'ailleurs ma femme voulait venir la voir, mais elle n'était pas sûre que votre épouse soit en état de recevoir de la visite. En tout cas, elle vous envoie ce petit cadeau. »

- « Euh, merci beaucoup. Dites à votre femme qu'elle peut certainement venir si elle le désire. »
- « Est-ce que vous avez eu un bon culte dimanche dernier ? »
- « Excellent une très bonne réunion. »
- « Eh bien, frère, prions et puis je vais vous quitter. ‹ Merci, Seigneur Jésus, de ce que la femme de ce frère se porte mieux. Amen. › Au revoir ! »

La semaine d'après, je frappe de nouveau à sa porte. À la cinquième semaine... il m'attend à la porte!

Mais l'étape suivante n'est toujours pas de l'inviter à une réunion. Je l'invite à m'accompagner pour une petite randonnée à vélo ou à venir chez moi pour prendre une glace. Il se peut qu'il soit contre ma dénomination, mais il ne peut être contre une glace. Je l'aime. Après que nous ayons fait notre randonnée, après qu'il soit venu chez moi, après nous avoir invités mon épouse et moi chez lui, nous sommes devenus amis. J'ai gagné sa confiance.

C'est alors que je partage avec lui mon souci que les pasteurs de la ville soient réellement des frères et qu'ils puissent s'aimer les uns les autres. L'amour est le bœuf qui tire la charrette de la fraternité. Ne mettez pas la charrette avant le bœuf. Aimez d'abord, et ensuite seulement faites part de vos sentiments.

Est-ce trop difficile ? Jésus a dit que nous devions donner notre vie pour les frères. Aller rendre visite à un frère pasteur est bien moins que de donner ma vie. Ce n'est que le commencement.

Une fois commencé parmi nous, les pasteurs, cela se répandra vite dans les autres parties du Corps de Christ de nos villes. Mais il faut absolument que cela commence par nous. Quand Jésus regarde notre ville, Il voit Ses bergers et Ses brebis comme un ensemble. Si nous sommes en Jésus, nous verrons la même chose. Nous n'avons pas tous la « bonne » doctrine. Mais cela ne semble pas empêcher Jésus de nous aimer quand même. Cela ne devrait pas davantage constituer un obstacle pour les serviteurs de Jésus.

Il y avait un homme dans mon ancienne dénomination qui, il y a quelque temps, devint mon ennemi. Il disait que je n'étais pas fidèle à l'église. Pour finir, il en arriva à me haïr.

Pendant l'une de nos conventions, je suis allé le trouver et je lui ait dit, « Bonjour, comment ça va ? » et je l'ai embrassé.

- « Ne m'embrassez pas Je ne vous aime pas, » grogna-t-il.
- « En tous cas, moi, je vous aime, » répliquais-je.
- « Vous ne pouvez pas m'aimer, parce que je suis votre ennemi! » Il en était presque à crier.

« Gloire à Dieu! » répondis-je. « Je ne savais pas que vous étiez mon ennemi, mais voici pour moi une occasion d'aimer mes ennemis. ‹ Merci, Jésus, pour mon précieux ennemi! › »

Vous voulez savoir quelque chose ? Un an plus tard, je prêchais dans son église.

L'amour est l'arme la plus puissante qui existe au monde. Jésus gagne le monde par l'amour ; il en est de même pour nous.

### 8. L'amour « façon purée de pommes de terre »

« Je leur ai fait connaître ton nom, et je le leur ferai connaître, afin que l'amour dont tu m'as aimé soit en eux, et que moi, je sois en eux » Jean 17.26

Le troisième degré de l'amour va plus loin encore que les commandements, le nouveau comme l'ancien. C'est la qualité d'amour qui anime la Trinité.

Pouvez-vous imaginer l'amour au sein de la Trinité ? Pouvez-vous imaginer comme le Père aime le Fils ? Comment le Fils aime le Père ? Comment l'Esprit aime le Fils ? Comment l'Esprit aime le Père ? Comment le Père aime l'Esprit ? Comment le Fils aime l'Esprit ? Sublime !

C'est cela l'amour éternel. Un amour pour des personnes mûres. Ce degré d'amour donne l'assurance qu'il n'y aura jamais de désaccord. Dans l'Ancien Testament nous lisons comment le Père a accompli des miracles et des prodiges, ressuscité les morts, guéri les malades. Puis le Fils est venu sur la terre et a fait les mêmes choses. Le Père n'en a pas éprouvé de la jalousie ; au contraire, il a dit qu'il prenait plaisir en Son Fils (voir Matthieu 17.5).

Puis est venu le Saint Esprit qui a commencé à faire les mêmes choses. Et cependant, l'unité totale demeurait intacte. Leur amour est tellement mûr que rien ne les offense.

L'amour que connaît la Trinité fait que trois deviennent un. Deux plus l'amour éternel égale un ! Trois plus l'amour éternel égale un ! Quatre plus l'amour éternel égale un !

Et cent chrétiens plus l'amour éternel égale un. Cela marche avec n'importe quel nombre.

Jésus a prié que ce degré d'amour « soit en eux », c'est-à-dire en nous.

Quand j'étais jeune garçon à l'école du dimanche, le moniteur nous parla une semaine de comment nous sommes en Christ. Je compris sans peine.

Mais quelque temps après, il dit que Christ est en nous. Je lui dis, « Vous devez vous tromper. Si nous sommes en Christ, comment est-ce que Christ peut être en nous, en

même temps ? Si une chose est dans une autre chose, la plus grande ne peut pas être en même temps dans la plus petite. »

Mais maintenant, il m'est aisé de comprendre. Si je suis dans le cœur de mon frère et que lui est dans le mien, nous sommes tous les deux dans l'autre. Nous sommes un à cause de l'amour.

Aujourd'hui, de toute évidence, nous ne sommes pas un. Nous sommes éparpillés en de nombreux groupes. Nous sommes méthodistes, réformés, pentecôtistes de toutes sortes, nazaréens, salutistes, anglicans, darbystes, baptistes de toutes sortes, et de bien d'autres dénominations encore.

Dieu est en train de nous regrouper. Il a déjà commencé. Cependant Il ne le fait pas selon nos catégories : Dieu n'a que deux groupes - ceux qui s'aiment les uns les autres et ceux qui ne s'aiment pas.

Alors si vous me demandez, « Frère Ortiz, à quel groupe appartenez-vous ? » je vous répondrai, « Je suis du groupe de ceux qui s'aiment les uns les autres. » C'est là ce qui distingue les brebis des boucs selon l'image donnée par Jésus en Matthieu 25. En Argentine, nous avons beaucoup de brebis, et il est intéressant d'observer ce qui se passe quand on décide de déplacer un troupeau de brebis : elles vont toutes dans la même direction ; elles forment un seul corps.

Mais si vous essayez de faire la même chose avec des boucs, ils commencent tous à s'affronter et à se donner des coups de cornes.

Il est donc très facile de distinguer une brebis d'avec un bouc. On n'a pas besoin du don d'interprétation ou de discernement ou quoi que ce soit de ce genre. Il suffit de parler quelques minutes avec quelqu'un. S'il se rebiffe, c'est un bouc ; s'il aime, c'est une brebis.

Comment Jésus a-t-il séparé les brebis d'avec les boucs ? Son critère était de savoir s'ils avaient donné à boire aux assoiffés, de la nourriture aux affamés, le réconfort aux malades et aux prisonniers, ainsi de suite. Ceux qui avaient manifesté de l'amour pour leurs frères, Il les avait appelés « bénis de mon Père » (verset 34) ; les autres sont appelés « maudits » (verset 41).

Mais écoutez - Dieu est en train de faire encore plus que simplement regrouper Son peuple. Il est en train de les unir. Je peux illustrer cela avec des pommes de terre. Au

jardin, chaque plant de pommes de terre porte à sa racine trois, quatre ou cinq pommes de terre. Chaque pomme individuelle appartient à un plant ou un autre.

Au moment de la récolte, toutes les pommes de terre sont déterrées et mises dans un sac. Elles sont regroupées. Mais elles ne sont pas encore unies. Elles disent peut-être, « Oh, gloire à Dieu! Maintenant nous sommes toutes dans le même sac! » Mais elles ne sont pas encore une.

Il faut maintenant qu'elles soient lavées et pelées. Elles se croient encore plus proches les unes des autres. « C'est magnifique, cet amour qui règne entre nous! » disent-elles.

Mais ce n'est pas tout. Il faut qu'elles soient coupées et mélangées. Voilà qu'elles ont perdu une grande partie de leur individualité. Elles ont l'impression que désormais elles sont vraiment prêtes pour le Maître.

Mais ce que Dieu désire, c'est une purée de pommes de terre. Non pas un ensemble de pommes de terre - une seule purée! Aucune pomme de terre ne peut se détacher et dire, « Me voici! Je suis une pomme de terre. » Désormais, le mot de passe est nous. C'est pourquoi la prière dominicale commence par les mots, « Notre Père qui est aux cieux..., » et non « Mon Père qui es aux cieux... »

Avec tout le saint respect qui leur est dû, je dis que le Père, le Fils et le Saint-Esprit sont une purée de trois pommes de terre. Et Jésus a faim de pommes de terre en purée. Il va les avoir, car déjà Il est en train d'agir très profondément dans Son Église.

Voulez-vous savoir quelque chose ? Très vite, si nous commençons à nous aimer avec un amour ayant atteint ce degré de maturité, le mot frère peut devenir superflu dans notre vocabulaire. Dans l'état actuel des choses nous devons nous appeler frères parce que nous ne vivons pas comme des frères. Chez moi, on m'appelait « Maigrichon ». Personne n'avait besoin de prouver quelque chose en m'appelant Frère Juan Carlos ; tous mes frères et sœurs savaient que j'étais leur frère.

Dans l'église, nous nous appelons Pasteur Dupont ou Frère Ortiz parce que nous n'avons aucune relation, mais nous voulons donner l'impression du contraire.

J'eus l'occasion une fois de me rendre dans une église plus formaliste que la mienne et j'entendis le pasteur dire, « Monsieur Brun, voudriez-vous nous conduire dans la prière ? »

Je me dis, Ce que ces gens manquent de spiritualité! Il ne dit même pas Frère Brun.

Puis je découvris que les relations entre les Messieurs de cette église étaient du même ordre que celles établies entre les frères de la mienne. Nous étions en train de nous berner avec des mots.

Dans tout ce que nous disons de l'amour, n'oublions pas ses deux dimensions : la mystique et la pragmatique. Le mysticisme dit, « Oh, frère, je sens tant d'amour pour vous ! ». Le pragmatisme dit, « Frère, de combien avez-vous besoin ? »

Il n'y a pas longtemps, je me trouvais à une convention à Cordoba, en Argentine, pendant laquelle nous prîmes ensemble le Repas du Seigneur. Les responsables annoncèrent, « Aujourd'hui nous n'aurons pas de prédication. Au lieu de cela, nous allons réserver plusieurs heures pour la Sainte Cène. Nous avons acheté une dizaine de kilos de pain - après tout la Bible ne dit pas quelle devait être la taille des morceaux. Alors nous allons donner une miche entière par groupe de quatre personnes, miche qu'elles partageront comme elles voudront. »

Dans cette grande salle de conférences, nous avons mangé du pain pendant plus d'une heure.

Nous nous embrassions, nous pleurions, et au bout d'un certain temps, les pesos (monnaie argentine) volaient dans toutes les directions, réponse pragmatique aux besoins des uns et des autres à travers l'amour vécu pendant ce partage de la Cène.

L'amour est un commandement. L'amour et l'oxygène du Royaume. L'amour est la vie.

# 9. Le langage du royaume

« Louez-le pour ses hauts faits. » Psaume 150.2

De tous les personnages de la Bible, David est bien celui qui peut nous apprendre quelque chose au sujet de la louange et de l'adoration. Plus que tout autre, il parle avec autorité sur la façon d'exprimer l'amour que nous avons en nous et qui est la marque du Royaume de Dieu.

Il n'y a pas très longtemps, je pris la décision de lire ses Psaumes d'un trait. Je ne cherchais pas des situations particulières ou des paroles de réconfort ou d'encouragement. J'avais le désir d'apprendre un peu plus sur l'homme lui-même, parce que je voulais lui ressembler.

Je découvris que ce livre est construit comme une symphonie. Il commence très doucement.

On retrouve l'impression qu'on avait eue en présence, la première fois, d'un orchestre philharmonique quand, voyant cette foule d'instruments, on s'attendait à être quelque peu submergé par le son qui allait s'en dégager.

Mais c'était tout juste deux ou trois violons qui avaient commencé à jouer. Quelle déception !

C'était piano. Ensuite mezzo piano. Puis mezzo forte. Puis forte. Quand enfin tous les instruments s'étaient mis à jouer ensemble, vous en étiez presque effrayés.

Le 150<sup>ème</sup> Psaume est le fortissimo de David, son apothéose :

« Louez-le avec la sonnerie du cor !

Louez-le avec le luth et la harpe!

Louez-le avec le tambourin et avec les danses!

Louez-le avec les instruments à cordes et le chalumeau!

Louez-le avec les cymbales sonores!

Louez-le avec les cymbales éclatantes !

Que tout ce qui respire loue l'Éternel!

Louez l'Éternel! »

Pourquoi tout ce bruit ? À cause de « ses hauts faits ».

Je suis né et j'ai grandi dans une église qui mettait l'accent sur la louange à Dieu. J'appris les paroles très tôt. Mais je n'avais pas bien appris le concept de la louange, même si une grande partie de nos cultes était employée à « louer le Seigneur ».

Qu'est-ce que la louange ? N'importe quel dictionnaire vous dira que c'est reconnaître ou vanter les mérites et qualités de quelqu'un.

C'est bien plus que de simplement utiliser le mot louange. Si je suis dans une réunion où quelqu'un chante bien et que je vais le trouver après pour lui dire, « Oh, je vous loue, je vous loue, » Ce que je dis n'est pas de la louange. Je dois louer pour quelque chose. Dans ce cas, il faudrait que je dise, « Écoutez, quand vous avez commencé à chanter, mon cœur a vraiment été sensible à votre message. J'ai regardé les visages de ceux qui étaient autour de moi, et nous étions tous profondément émus par votre chant. »

Si je vois une dame marchant dans la rue avec son enfant, et que je cours la rattraper, la prends par la main, et lui dit, « Oh, madame, je vous loue, je vous loue, je vous loue! » Elle va me répondre, « Mais vous êtes complètement fou, mon pauvre monsieur! »

Mais si je lui dis, « Pardonnez-moi, madame - êtes-vous la mère de cet enfant ? » elle répondra, « Oui. »

Alors, je lui dirai, « Quel bel enfant vous avez ! Votre garçon est très bien élevé et vous pouvez être fière de lui. » Ce faisant, je l'aurai louée, sans toutefois utiliser ce mot à aucun moment.

Si je m'approche d'un artiste et que je lui dis, « Oh, je vous loue, alléluia, alléluia ! » Il va me regarder d'un air ahuri et s'éloignera.

Je devrais dire, « J'ai remarqué votre tableau ici, et la façon dont vous avez rendu la main avec la tasse - c'est tout à fait extraordinaire. On dirait vraiment que la main sort du tableau et m'invite à m'asseoir pour manger. »

Combien de nos louanges à Dieu, utilisent le mot louange - mais ne disent rien du tout ?

Nos paroles sont devenues comme des boites vides. Afin d'enseigner ces choses aux membres de ma propre église, je commençai par les questionner. Quand quelqu'un disait, « Dieu soit loué! » je rétorquais, « Une minute - pourquoi louez-vous le Seigneur ? »

« Eh bien, je loue le Seigneur parce que... ah, parce que... eh bien, euh... » Il ne savait pas !

Un autre disait, « Alléluia! »

Et j'intervenais, « Pourquoi avez-vous dit « Alléluia » ? »

« Eh bien, j'ai dit ( Alléluia ) parce que ah, euh,... »

« Vous avez dit · Alléluia › parce que vous êtes Pentecôtiste et que cela fait partie de notre liturgie, voilà pourquoi ! »

David dit, « Louez-le pour ses hauts faits. » Nous n'avons pas fait cela.

Nous sommes venus a l'église avec des brouettes pleines de boites joliment emballées, entourées de beaux rubans, et portant de grandes cartes disant, « Gloire à Dieu! », « Alléluia! », « Loué soit le Seigneur! » et « Amen! »

Et les pasteurs ont dit, « Ces gens sont vraiment formidables ! Ils remplissent l'église de leurs louanges. »

Et toutes les boites sont amenées sur l'autel.

Mais quand Dieu a ouvert Ses cadeaux, il n'a rien trouvé dedans.

Un jour, je me suis dit, Cela fait maintenant plus de trente ans que je suis dans l'église, depuis ma naissance. Qu'est-ce que j'ai appris pendant tout ce temps au sujet de la louange ?

Eh bien, j'avais appris comment dire quatre choses : « Alléluia ! », « Le Seigneur soit loué ! », « Gloire à Dieu ! » et « Amen ». En trente ans !

J'avais aussi appris à crier ces quatre choses.

Et puis dernièrement, j'avais fait des progrès par rapport aux anciens - j'avais appris à chanter ces quatre choses. Les paroles étaient toujours les mêmes, mais maintenant je les chantais, et ça, c'était vraiment quelque chose.

Sur ce constat, je dis, « Seigneur, est-ce là toute la louange que je puis Te donner ? »

Puis, je lus ce que David avait écrit : « Louez-le pour ses hauts faits. » Et je compris que toute louange devrait être à cause de quelque chose. Nous devons savoir pourquoi nous louons le Seigneur. Autrement, nous nous trompons nous-mêmes, pensant que nous sommes en train de louer le Seigneur alors qu'en fait nous ne faisons que déclamer des phrases.

Imaginons que j'aille faire des courses. Quand je rentre chez moi, ma femme me dit, « Où étais-tu ? »

« Je suis allé faire des courses. »

« Qu'as-tu acheté ? »

« Oh, rien. J'ai fait des courses, mais je n'ai rien acheté. »

Je peux employer l'expression « faire des courses », sans avoir acheté quoi que ce soit. Je me suis simplement promené.

Beaucoup d'entre nous utilisons le mot louange ; nous l'utilisons même souvent. Mais nous ne louons pas pour autant. Dieu ne veut pas des mots ; Il veut de la louange. La boite ne l'intéresse pas ; Il veut son contenu.

Mon église ayant accepté mes remises en questions, je décidai d'aller plus loin. « Afin de progresser dans la louange, annonçai-je un jour, nous allons pendant un mois interdire l'emploi des quatre phrases de louange dans nos réunions. Nous allons continuer à donner à Dieu nos louanges, mais nous allons trouver d'autres mots pour le faire. »

Personne ne savait plus comment louer Dieu! Ma femme me dit, « Juan, si je ne peux plus dire ‹ Alléluia ›, qu'est-ce que je peux bien dire ? Après tout, les anges disent ‹ Alléluia ›. »

« Oui, lui dis-je, ils disent, ‹ Alléluia ! Car le Seigneur le Tout-Puissant a établi son règne > » (Apocalypse 19.6). Ils Le louent pour Ses hauts faits. Toi aussi tu dois avoir en tête un de Ses hauts faits quand tu loues - autrement c'est creux !

Nous étions devenus comme les camions de mon pays qui s'embourbent sur les pistes boueuses. Ils s'enlisent. Les roues patinent, les moteurs font beaucoup de bruit et consomment beaucoup de carburant - mais ils n'avancent pas.

J'avais le même problème - je faisais beaucoup de bruit, mais j'étais coincé. Je n'avais pas de paroles. Je dus admettre la pauvreté de ma louange, et je dis au Seigneur, « De toute évidence, mon cœur ne T'apprécie pas beaucoup. Si je ne chante pas les Psaumes de David ou les cantiques d'un recueil de chant, je n'ai pas grand-chose à Te dire. »

Cette expérience nous apprit beaucoup de choses. Nous nous sommes aperçus que nous avions jugé nos réunions d'après la quantité de louange que nous entendions, ce qui bien souvent ne voulait strictement rien dire. Personnellement, je me mis à chercher dans ma vie et mon expérience des choses pour lesquelles je pouvais louer Dieu. Et je trouvai Dieu en de nombreux endroits où je ne m'attendais pas du tout à Le trouver.

J'ai commencé à voir Christ en mon frère. Au début, tout ce que j'arrivais à sortir était « Seigneur, soit loué pour son visage sympathique » ! Mais ensuite, j'ai commencé à penser à la façon dont Jésus vit en lui.

Pour finir, je compris que la louange est plus qu'un éclat de voix le dimanche matin. La louange est une langue à part entière. Elle est la langue du Royaume de Dieu. Tout comme l'espagnol est la langue de l'Argentine, l'anglais, la langue de la Grande-Bretagne et des États-Unis, le portugais la langue du Brésil, et le français la langue de la France, ainsi la louange est la langue du Royaume de Dieu. Les citoyens de ce Royaume parlent cette langue, et nous nous reconnaissons par notre accent.

Comme le dit David, « Je bénirai l'Éternel en tout temps ; sa louange sera toujours dans ma bouche » (Psaume 34.2). Lui louait le Seigneur sur son lit comme aussi pendant le iour.

Pour Dieu, il n'y a que deux langues dans ce monde : la langue de Son Royaume et la langue du royaume des ténèbres. La première est la langue de la louange. La deuxième est la langue de la plainte. La louange sait vanter un mérite. La plainte le critique. Et tout être humain parle l'une ou l'autre de ces langues.

Écoutez les citoyens du royaume des ténèbres : le réveil sonne le matin. « Oh ! Qui a inventé le travail ? ». Ils arrivent à la table du petit déjeuner, « Le café est trop chaud. »

Ils se plaignent du temps, du Président, de la circulation, de tout. C'est toute une langue.

Ce fut un véritable choc pour moi que de me rendre compte que les citoyens du Royaume de Dieu passent le plus clair de leur temps à parler la langue qui n'est pas la leur. Ils vont à l'église et chantent, « Alléluia, alléluia » - et aussitôt qu'ils remettent le pied dehors, après la réunion, ils s'écrient, « Pouah! Il pleut! Quel sale temps! »

Qui a fait ce jour ? Le Seigneur.

Peut-être devraient-ils revoir leur refrain pour pouvoir chanter, « C'est la journée que l'Éternel a faite / Nous critiquerons et nous nous plaindrons. »

Comment pouvons-nous chanter, « Gloire à Dieu! » et l'instant d'après Le critiquer ? Notre louange n'est pas intelligente. Nous ne savons pas ce que nous faisons.

Des étrangers viennent me saluer parfois, en disant, « Como esta usted ? »

Et je réponds, « Muchas gracias, muy bien y usted ? »

Alors ils se mettent à rire et disent, « Ah, vous savez, je ne connais pas beaucoup d'espagnol. »

L'espagnol n'est pas vraiment leur langue ; ils ont tout juste appris quelques mots à l'école. Ils épuisent rapidement leur possibilité de conversation.

Ainsi en est-il de certains chrétiens. Leur langue n'est pas vraiment la langue de la louange ; ils ne savent que répéter quelques phrases apprises à l'école pentecôtiste : « Alléluia ! », « Gloire à Dieu ! ». Mais le reste de la journée ils utilisent la langue de la plainte.

Si le temps est au froid ou au chaud au lieu d'être à la pluie, nous nous plaignons encore.

#### « Quelle horrible journée! »

Rien de ce que Dieu fait n'est horrible. La pluie est une manifestation de Sa grande puissance.

Cela est vrai aussi de la neige, de la chaleur et de la glace. J'ai appris à dire, « Quelle belle journée ensoleillée, » « Quelle belle journée pluvieuse, » « Quelle belle journée enneigée, » « Quelle belle journée chaude » - pourquoi pas ? Elles sont toutes belles, parce que Dieu les a faites, et II mérite d'être loué pour cela.

Paul a pu dire à Timothée, « Tout ce que Dieu a créé est bon, et rien n'est à rejeter, pourvu qu'on le prenne avec actions de grâces » (1 Timothée 4.4). Si nous avons un cœur reconnaissant, tout est bon. Sinon, tout est toujours mauvais et de travers.

Il arrive parfois qu'à Buenos Aires la température en été monte jusqu'à 45 degrés. Alors quand il ne fait que 30 ou 35 degrés, et que je rencontre quelqu'un qui me dit, « Bonjour, pasteur Ortiz. Comment supportez-vous une telle chaleur ? » je réponds, « Très bien, merci. Et vous ? »

« Oh, c'est terrible. »

« Oh, non, frère - c'est simplement que notre Père a un peu poussé le thermostat! »

Quand on approche les 40 degrés, les gens se plaignent alors encore plus. Mais le chrétien peut être fier de son Père. Combien II est puissant ! Il faut d'énormes chaudières pour chauffer un centre commercial ; notre Père, lui, peut chauffer tout le pays à 45 degrés, et il n'a même pas de bureau !

Ou il peut produire un très grand froid qui tuera tous les germes sans utiliser de DDT.

#### Fantastique!

Une fois par an, ma ville reçoit la visite d'une équipe de patineurs russes, et j'ai vu les énormes machines qu'on doit amener pour fabriquer une belle glace lisse dans le stade.

Mais j'ai vu aussi Dieu geler la totalité du Canada! Sans une seule machine! Ça, c'est la puissance de Dieu. Louons le Seigneur pour la neige et la glace!

Paul a dit aussi, « J'exhorte donc, en tout premier lieu, à faire des requêtes, prières, intercessions, actions de grâces, pour tous les hommes » (1 Timothée 2.1). Dans une de nos réunions où nous essayions de louer le Seigneur sans utiliser les quatre phrases, le Saint-Esprit sembla s'emparer de moi, et j'ai dit, « Seigneur, nous allons maintenant Te louer pour des personnes précises. Nous allons commencer par le téléphone - pour nous il va de soi, mais combien de techniciens y a-t-il qui le rendent possible ? Merci Seigneur, pour la compagnie du téléphone. »

Et tous les gens ont dit, « Merci, Seigneur, pour la compagnie du téléphone. »

« Seigneur, nous ouvrons le robinet d'eau, ai-je poursuivi, et l'eau sort froide ou chaude. Pour nous, c'est normal. Mais combien de milliers de personnes travaillent pour nous permettre d'avoir cette eau ? Merci, Seigneur, pour la compagnie des eaux. »

Encore une fois les gens répétèrent, « Oui, Seigneur, nous te remercions. »

Nous avons ainsi continué à remercier le Seigneur pour les enseignants, les chauffeurs de bus, les médecins, les infirmiers, la police, même le maire de la ville. Jamais il ne nous était arrivé de faire cela! Nous étions bien trop occupés à dire, « Alléluia! » « Gloire à Dieu! » Mais n'ayant plus ces mots-là, il nous fallait bien en trouver d'autres. Et nous sommes ainsi entrés dans une nouvelle dimension de la louange.

Je crois que Dieu est lassé d'entendre de plaintes. Quand nous avons dit, « Ö Dieu, nous Te remercions pour les bonnes choses qu'a faites le maire » je crois que Dieu a dit, « Enfin ! Quelqu'un a reconnu pour une fois, que j'avais provoqué quelque chose de bon ! »

Le seul jour de l'année ou le téléphone ne marche pas, nous rouspétons, mais nous oublions tous les jours où il fonctionne parfaitement. Nous critiquons le pasteur le jour où sa prédication laisse à désirer, mais nous oublions toutes les fois où elle était percutante.

Même quand quelqu'un meurt - pourquoi devrions-nous être tristes et oublier toutes les années où il a vécu ?

J'ai dû une fois présider les obsèques d'une dame de soixante-dix ans. Je ne voulais pas utiliser la langue des ténèbres, alors je suis entré et j'ai dit, « Loué soit Dieu pour les soixante-dix ans que cette femme a passés avec nous ! Dieu n'est-il pas bon ? Il nous l'a donnée pendant si longtemps. Remercions-Le pour cela. »

Toute l'ambiance fut changée. Même le mari a dit, « Merci, Seigneur, de m'avoir donné ma femme pendant si longtemps. » À la fin, il a demandé que nous chantions tous le refrain qui dit ceci :

Je veux Te dire,

Je veux Te dire, ô mon Sauveur,

Que je veux T'aimer,

Que je veux T'aimer, de tout mon cœur!

Je veux Te dire,

Je veux Te dire, toute la vérité,

Tu me plais Seigneur,

Tu remplis mon cœur de joie, de bonheur!

Ce n'est guère ce qu'on pourrait appeler un chant funèbre, mais c'est cela qu'il nous a demandé de chanter. Bientôt nous nous sommes donnés la main et nous avons commencé à danser - même le mari! Il était tellement heureux de la révélation que le Seigneur avait donné soixante-dix ans de vie à sa femme qu'il voulait faire un festin, une célébration.

Pourquoi pas?

Il faut que nous nous examinions nous-mêmes pour voir si nous parlons bien la bonne langue.

Si nous parlons la langue du Royaume de Dieu, nous louerons le Seigneur chaque jour de l'année, et ce en parfaite connaissance de ce que nous disons!

### 10. Des yeux ouverts

« Quand je regarde tes cieux, ouvrage de tes mains, La lune et les étoiles, que tu as établies : Qu'est-ce que l'homme, pour que tu te souviennes de lui ? Et le fils de l'homme, pour que tu prennes garde à lui ? » Psaume 8.4-5

« Que la mer retentisse avec tout ce qui la remplit, Le monde et ceux qui l'habitent, Que les fleuves battent des mains, Qu'ensemble les montagnes lancent des acclamations, Devant l'Éternel! » Psaume 98.7-9

Les hauts faits de Dieu sont partout. L'ennui c'est que nous ne les voyons pas. Voici une « révélation » très enfantine qui m'est venue un jour : peut-être qu'une des raisons pour lesquelles nous n'avons pas de louanges à offrir à Dieu est que nous essayons de Le louer les yeux fermés.

À quoi pouvons-nous penser quand tout est noir ? (Le plus souvent à rien d'autre que les quatre phrases.)

Mais quand nous ouvrons les yeux et que nous regardons autour de nous, nous trouvons toutes sortes de choses pour lesquelles louer le Seigneur.

Une fois, mon groupe de disciples et moi-même, nous partîmes pour une retraite dans une propriété située à deux heures de Buenos Aires, avec une très belle maison entourée d'un parc avec des pins, des fleurs et des oiseaux. Nous avons commencé à prier sous un pommier. C'était le mois de septembre, qui chez nous correspond au printemps.

La première personne se mit à prier, « Seigneur, nous venons à Toi aujourd'hui... » et sa voix avait le même ton que celui qu'elle avait toujours dans le sous-sol de notre église au centre-ville. Le deuxième fit de même.

Quand ce fut mon tour de prier, je dis, « Seigneur, nous avons fait pas mal de route pour venir jusqu'ici. Si nous voulions le même genre de réunion de prière que nous avons d'habitude dans le sous-sol de l'église, nous aurions pu aussi bien rester à Buenos Aires. »

À ce moment-là, j'ai ouvert les yeux. Le pommier était couvert de fleurs, et il y avait un petit oiseau perché au beau milieu. « Seigneur, ai-je continué, ce que nous sommes bêtes de venir aussi loin jusqu'à ce beau parc pour ensuite rester assis les yeux fermés. Seigneur, ce pommier est tellement beau ! Ses fleurs sont magnifiques. Regarde l'oiseau que tu as fait, Seigneur. Il est ravissant, n'est-ce pas ? »

Les autres frères ont commencé à ouvrir les yeux pour voir ce qui avait bien pu arriver à leur pasteur ! J'ai poursuivi.

« Seigneur, vois ces roses. Vois ces pins... Maintenant je comprends pourquoi nous avons manqué de mots nouveaux pour la louange. Maintenant je comprends pourquoi David a tant loué - Seigneur, où donc est-il écrit dans la Bible que nous devions prier les yeux fermés ? »

En pensée, je fis un rapide survol de la Genèse à l'Apocalypse - je n'y trouvai aucune instruction dans ce sens. En fait, la Bible montre même le contraire ; le Psaume 121 dit, « Je lève les yeux vers les montagnes. » Jésus « leva les yeux au ciel » au moment de commencer sa dernière grande prière (Jean 17.1). Encore une fois, notre tradition nous a mis en porte-à-faux avec la Bible.

En tout cas, mes compagnons ouvrirent les yeux et bientôt se mirent à prier une deuxième fois.

L'un s'exclama, « Regardez le soleil ! N'est-il pas merveilleux ? N'est-ce pas un miracle de Dieu ? Père, Tu es formidable ! Tu fais les choses si parfaitement. »

Nous partîmes faire le tour du parc. Nous sentions les roses et nous parlions de la merveilleuse puissance de Dieu. Un jeune homme grimpa dans un arbre et se mit à s'exclamer, « C'est magnifique, tout ce que je vois de cet arbre ! » et il commença à énumérer.

Bientôt, nous étions tous montés dans les arbres (c'était une réunion de prière d'un genre tout à fait inhabituel), criant comme une volée de singes. « Regardez cette vache ! Regardez ce blé qui pousse par la puissance de Dieu ! Regardez cet homme là-bas ! Et ce couple d'amoureux ! Dieu soit loué pour l'amour ! »

Enfin nous sommes redescendus, et bientôt quelqu'un lança, « Regardez cette herbe. »

« Oui, et alors ? » fut ma remarque. « Ce n'est pas la première fois que vous voyez de l'herbe ! »

« Non, répondit-il, mais maintenant je comprends que c'est le tapis que Dieu a façonné pour le monde entier. Seigneur, soit loué pour Ton tapis! »

Nous avons continué ainsi pendant quatre heures. Ce fut la réunion de prière la plus utile que nous avions jamais eue. Depuis ce jour nous avons prié les yeux ouverts, et nous sommes rentrés dans une toute nouvelle dimension de la louange.

Cela a bouleversé toute notre forme d'adoration pentecôtiste. Auparavant, nous avions toutes sortes de contorsions, de cris et de trémulations pendant nos réunions. Nos yeux étaient fermés, et nous en oubliions que les autres étaient présents. Maintenant tout cela est fini. Nous n'avons plus ces visages d'agonie que nous avions quand nous priions. Nous sommes conscients que d'autres nous regardent, alors nous présentons un visage agréable!

Nous avons même cessé de modifier notre voix et notre vocabulaire pour la prière. Tant de chrétiens, quand ils prient, ont une manière toute différente de s'exprimer, très emphatique et maniérée, avec de belles phrases fleuries. Pourquoi ? Parce qu'ils ferment les yeux et croient être entrés dans un autre monde.

Mais avec nos yeux ouverts, nous comprenons que nous devons vivre une seule et même vie, vingt-quatre heures par jour. Tout doit être fait en présence de Dieu ; Il est toujours là. Point n'est besoin d'affecter un langage spécial à Son intention.

Il nous fallut même changer la disposition des bancs dans notre église. Quand nous étions en rang, nous regardions toujours la nuque des autres. Désormais, nous voulions voir des visages.

Alors nous avons disposé les bancs en arc de cercle, et notre communion est plus intense. Nous observons la personne qui loue le Seigneur et nous disons, « Merci, Seigneur, pour cet homme... »

Il est vrai que parfois nous avons besoin de fermer les yeux afin de regarder profondément en nous-mêmes. Mais quand nous louons Dieu, notre regard se porte vers l'extérieur et, en regardant autour de nous, nous trouvons bien plus de choses avec lesquelles remplir nos boites.

N'est-ce pas ce que faisait David ? Il croise un berger sur la route et probablement s'arrête pour causer un brin. « Bonjour. Où amenez-vous ce troupeau ? »

Et le berger peut-être de répondre, « Au vert pâturage, près du cours d'eau tranquille, de l'autre côté de la colline. »

David étant un homme spirituel qui parlait la langue du Royaume, voit la beauté de Dieu en cela. Poursuivant seul son chemin, il se dit :

« L'Éternel est mon berger : Je ne manquerai de rien. Il me fait reposer dans de verts pâturages, Il me dirige près des eaux paisibles ». Psaume 23.1-2

Si, au lieu de David, cela avait été nous, chrétiens charnels, qui ayons rencontré le berger, nous serions certainement passés à côté de l'essentiel. Nous aurions dit, « Bonjour, berger. Dites-moi, combien de laine donne un mouton par saison ? »

- « Une douzaine de kilos. »
- « Ah. Et on vous en donne combien le kilo? »
- « Cinquante francs. »
- « Je vois alors vous pouvez tabler sur environ 600F par mouton. C'est rentable. »

Rien que du matérialisme. Et pourtant nous continuons à aller à l'église pour chanter, « Alléluia ! Louons Dieu ! »

Et le Seigneur doit Se dire : Hum. Toujours la même rengaine !

David disait : « Chantez à l'Éternel un cantique nouveau » (Psaume 98.1). S'il avait été comme certains compositeurs modernes, il aurait été intéressé par la vente de son recueil de chants.

« Chantez mes beaux cantiques de toujours! »

Mais David désirait que chacun compose ses propres psaumes. Les psaumes ne sont pas limités à ce que l'on trouve entre le livre de Job et celui des Proverbes. Les psaumes sont la réaction spontanée de l'homme spirituel à n'importe quelle circonstance donnée. S'il nous arrive quelque chose de très mauvais (comme cela est

souvent arrivé à David) notre réaction devrait être un psaume au Seigneur. Si nous recevons une bonne nouvelle, idem.

Paul dit aux Éphésiens que les personnes remplies de l'Esprit s'entretiennent les unes les autres par des psaumes (5.19). Ce ne sont pas nécessairement les Psaumes de David. Pour chanter les Psaumes de David point n'est besoin d'être rempli de l'Esprit - il suffit de savoir lire! Mais l'Esprit en nous peut nous inspirer des psaumes personnels.

Combien souvent nous chantons des louanges « empruntées ». Nous utilisons les Psaumes de David, mais sans son état d'esprit. S'il était encore là, il viendrait probablement arracher le livre de nos mains, en disant, « Ne chantez pas comme ça ! Je n'ai pas écrit les Psaumes pour qu'on les chante en rêvassant. Mon cœur était plein des choses que je racontais ; c'était le débordement de l'élan de mon âme. Mais vous, vous chantez tellement impassiblement - on dirait que vous vous ennuyez! »

Emprunter c'est bien, mais composer de nouveaux chants pour le Seigneur c'est mieux ! Vous souvenez-vous de ce qui s'est passé quand Marie alla rendre visite à Élisabeth ? Quelle serait la conversation entre deux femmes enceintes dans notre église ? « Cela vous fait combien de mois maintenant ? » « Comment vous portez-vous ? » « Vous espérez un garçon ou une fille ? » « Avez-vous assez de layette ? »

Mais quand Marie rencontra Élisabeth, la salutation fut un psaume : « Tu es bénie entre les femmes, et le fruit de ton sein est béni ! » (Luc 1.42).

Et comment Marie a-t-elle répondu ? Par un psaume. « Mon âme exalte le Seigneur et mon esprit a de l'allégresse en Dieu, mon Sauveur... » (verset 46 et suivants) Siméon était encore quelqu'un rempli de l'Esprit. Quand il vit l'Enfant, il ne dit pas, « Qu'il est gentil - votre enfant a quel âge ? » Non, il a dit, « Maintenant, Maître, tu laisses ton serviteur s'en aller en paix... car mes yeux ont vu ton salut... » (Luc 2.29-30).

Anne la prophétesse fit de même.

Pourquoi ceux qui sont remplis de l'Esprit n'auraient-ils pas un flot naturel de psaumes ?

Un jour, je me suis enfermé dans mon bureau et j'ai dit, « Seigneur, aujourd'hui je vais te chanter un chant nouveau. » J'ai pris ma guitare et j'ai commencé à jouer. « Alléluia... alléluia... gloire à Dieu... » C'était plutôt maigre. J'ai pris conscience de ma

pauvreté. Je n'avais rien au-delà des louanges empruntées à David, Marie et Charles Wesley.

Mais je m'y suis appliqué et avec le temps j'ai appris à dire à Dieu par des psaumes tout ce qu'll représente pour moi. Bien souvent mes disciples et moi avons chanté de nouveaux chants au Seigneur, nous parlant et nous répondant tour à tour.

Il y a quelques années, ma femme et moi avions fait un voyage d'un mois en Europe sans la famille. Quand enfin nous sommes arrivés à Rome, nous y avons trouvé toute une pile de lettres qui nous attendaient, de ma secrétaire, de ma mère et de nos enfants.

Naturellement, nous avons d'abord ouvert le courrier des enfants. L'aîné, qui avait six ans, avait écrit tous les mots qu'il connaissait : maman, papa, tonton, vache, cheval. Ce n'était pas une vraie lettre, mais c'était le mieux qu'il savait faire et nous étions ravis. « Regarde-moi ça! » nous disions-nous l'un à l'autre, « Qu'est-ce que c'est joli! »

Le suivant, qui avait cinq ans, ne savait pas écrire, alors il avait fait un dessin d'un mariage, avec le marie et la mariée - et moi j'étais le pasteur. « Regarde donc ce qu'il a fait ! » nous sommes-nous exclamés. Nous riions et nous exultions et nous avions terriblement envie de les revoir.

Puis nous sommes arrivés au petit bout de papier chiffonné du petit de trois ans. C'était un gribouillage ! Je me suis écrié, « Oh ! regarde ça, chérie ! » Ma femme a commencé à pleurer, et bientôt je pleurais moi aussi.

Le pasteur italien qui nous avait apporté le courrier est resté la bouche bée. Je lui mis les morceaux de papier devant les yeux. « Ne sont-ils pas merveilleux ? »

Pourquoi n'a-t-il pas réagi ? Parce que ce n'était pas ses enfants. Mais pour ma femme et moi, c'étaient les morceaux de papier les plus précieux au monde. Nous les avons encore à la maison.

Laissez-moi vous encourager : Lancez-vous à chanter un chant nouveau pour le Seigneur - même si c'est un gribouillage. Il l'aimera encore plus que l'« Alléluia » du Messie de Haendel chanté par les chœurs les plus réputés. Mettez-vous à chanter. Faites passer l'état d'esprit de votre cœur dans de nouvelles paroles et une nouvelle musique. Racontez au Seigneur ce qui vous est arrivé aujourd'hui, ce que vous voyez autour de vous, tout ce qui vous montre Sa puissance et Sa gloire.

Dieu va faire une telle scène au ciel que les anges vont Le regarder aussi éberlués que le pasteur italien. « Écoutez-moi ça ! » s'écrira Dieu. « Écoutez Juan Carlos avec sa guitare. Hier tout ce qu'il chantait était « Alléluia, gloire à Dieu », mais aujourd'hui il est en train d'ajouter d'autres paroles. Écoutez ! »

L'orchestre et les chœurs philharmoniques des anges sont capables de faire bien mieux, mais Dieu dit, « Je suis fatigué de tout cela. Laissez-moi écouter Jeannot gribouiller quelque chose. »

Remplissez vos boites vides de paroles nouvelles et de chants nouveaux. Louez-Le pour Ses hauts faits.

# Deuxième partie Les outres neuves

J'ai le profond sentiment que tout ce que j'ai écrit jusqu'à présent n'est que bavardage à moins que nous regardions en face le problème fondamental à la base de notre condition. C'est ce que j'appelle « l'enfance permanente » du croyant.

À quoi sert-il de parler de reconnaître Christ comme Seigneur, ou de Le servir comme esclave, ou de mettre l'amour et la louange résolument et mûrement en action dans Son nouveau Royaume - si nous ne sommes pas capables de changer, de grandir et de progresser depuis les jours de notre enfance que nous avons déjà tant prolongés ?

Voilà de quoi il s'agit dans cette deuxième partie du livre.

#### 11 Un enfant pour toujours?

« ... Nous avons beaucoup à dire, et des choses difficiles à expliquer, parce que vous êtes devenus lents à comprendre. Alors que vous devriez avec le temps, être des maîtres, vous avez de nouveau besoin qu'on vous enseigne les premiers principes élémentaires des oracles de Dieu : vous en êtes venus à avoir besoin de lait et non d'une nourriture solide. Or quiconque en est au lait n'a pas l'expérience de la parole de justice, car il est un enfant. Mais la nourriture solide est pour les hommes faits, pour ceux qui, par l'usage, ont le sens exercé au discernement du bien et du mal. C'est pourquoi, laissant l'enseignement élémentaire de la parole du Christ, tendons vers la perfection, sans poser de nouveau fondement : repentance des œuvres mortes, foi en Dieu, doctrine des baptêmes, impositions des mains, résurrection des morts et jugement éternel. C'est ce que nous allons faire, si Dieu le permet. » Hébreux 5.11-6.3

Le Seigneur m'a vraiment bouleversé quand pour la première fois, Il m'a montré combien nous étions encore enfantins, mon église et moi.

Quand je suis arrivé dans l'église à Buenos Aires, elle avait 184 membres. Nous nous sommes aussitôt mis au travail, et au bout de deux ans d'organisation et d'efforts d'évangélisation intenses, nous en étions à environ 600. Nous avions triplé.

J'avais fréquenté de nombreux congrès sur l'évangélisation et tout ce que j'avais appris, je l'avais mis en pratique avec mes fidèles. Nous étions fiers d'avoir un diplômé d'université américaine comme responsable du département éducation ; notre école du dimanche était excellente. Le groupe des jeunes fonctionnait très bien, comme aussi les éclaireurs et les éclaireuses, la fraternité des hommes et tous les autres départements. Notre système pour continuer à suivre les gens était parmi les meilleurs. Nous avions des lettres-types N°1, N°2, N°3 et N°4 pour chaque catégorie ou groupe de personnes hommes, femmes, enfants, juifs, arabes tout ce que vous pouvez imaginer. Nous avions une trace de chaque coup de téléphone et de chaque visite ; nous faisions la promotion pour l'abonnement à de bonnes revues. Nos fichiers montraient exactement la situation de chaque membre de l'église, s'il avait été baptisé, tout.

Ma dénomination en fut tellement impressionnée qu'on m'invita à en parler à deux conventions différentes, pour y faire part de mon système de suite et distribuer des échantillons de nos lettres-types à tous les pasteurs.

Pourtant, quelque part au fond de moi, je sentais qu'il y avait quelque chose qui ne tournait pas tout à fait rond. Tout allait comme sur des roulettes tant que je travaillais seize heures par jour ; mais dès que je réduisais un peu le rythme, tout se grippait. Cela finit par m'inquiéter.

Enfin, je décidai de marquer un arrêt. J'annonçai à mon conseil, « Je dois m'en aller deux semaines pour prier. » Je partis à la campagne et là je m'adonnai à la méditation et à la prière.

Le Saint Esprit commença à me briser. La première chose qu'll me dit, fut, « Juan, ce que tu as n'est pas une église. C'est une entreprise. »

Je ne comprenais pas ce qu'll voulait dire.

« Tu fais la promotion de l'évangile de la même manière que l'on vend du Coca-Cola ou que Sélection fait la promotion de ses livres et revues. Tu te sers de tous les trucs que tu as appris. Mais où est Mon doigt dans tout cela ? »

Je ne savais pas quoi dire. Il me fallut admettre que mon église ressemblait davantage à une entreprise qu'à un corps spirituel.

Le Seigneur me dit alors une deuxième chose. « Vous ne grandissez pas. Vous croyez grandir parce que vous êtes passés de 200 à 600. Mais vous ne grandissez pas - vous ne faites que grossir. »

Que voulait-Il dire par là?

« Tout ce que vous avez est un nombre plus grand de gens, mais de la même qualité qu'auparavant. Personne ne mûrit ; le niveau reste le même. Avant vous aviez 200 bébés spirituels ; maintenant, vous en avez 600 ».

C'était vrai. Je ne pouvais le nier.

« Le résultat », poursuivit le Seigneur, « est que vous avez un orphelinat au lieu d'une église. Personne n'a de père, spirituellement parlant. Toi tu n'es pas leur père - tu es le directeur débordé de l'orphelinat. Tu veilles à ce que la maison tourne, à ce que les factures soient payées et à ce que les biberons restent pleins de lait, mais ni toi ni personne d'autre n'est en train de réellement élever ces bébés. »

Encore une fois, Il avait raison.

À mon retour chez moi, je commençai à remarquer de nombreux signes d'une enfance permanente - non seulement dans ma propre église, mais aussi dans le Corps de Christ en général.

Un exemple : les prières ne semblaient jamais changer. On pourrait penser que si une personne grandit dans sa relation avec son Seigneur, elle dirait aujourd'hui des choses différentes de celles qu'elle disait au moment de sa conversion. Mais ce n'est pas le cas.

Supposons que je parle encore à ma femme comme je lui ai parlé quand nous nous sommes connus pour la première fois. Je me souviens de ce jour-là. Elle était membre de mon église, et, pour finir, je lui dis un jour, « Sœur Marthe, j'aimerais échanger deux mots avec vous, si nous pouvions être seuls. »

Elle répondit, « D'accord, pasteur. Où irons-nous ? »

Une fois seuls, je lui dis, « Sœur Marthe, je ne sais pas si vous avez remarqué que j'éprouve pour vous des sentiments différents que ceux que j'éprouve pour les autres sœurs de l'église... »

Supposons que maintenant - après plus de douze ans de mariage et quatre enfants - je rentre à la maison et lui dise, « Sœur Marthe, j'aimerais échanger deux mots avec vous... Je ne sais pas si vous avez remarqué que j'éprouve pour vous des sentiments différents de ceux que j'éprouve pour les autres sœurs de l'église... » Allons donc ! Notre dialogue a grandi bien au-delà de cette première étape.

Pourtant dans l'église, nos gens prient les mêmes prières et chantent les mêmes cantiques ; le dialogue ne s'approfondit jamais.

Une autre preuve de cet état de choses est la division dans l'église. Paul dit aux Corinthiens que leur attachement à Pierre, à Apollos et à lui-même était un signe de leur enfance spirituelle.

Les Corinthiens ne se battaient pas entre eux. Ils étaient simplement attachés à différents prédicateurs. Mais au moins ils restaient dans la même église.

Dans notre siècle, nous n'arrivons même pas à faire cela. Nous appartenons à des groupes différents, nous nous rencontrons dans des bâtiments différents et nous

parlons les uns contre les autres. Si les Corinthiens étaient des bébés en Christ, alors nous ne sommes pas même encore nés.

De plus, au lieu de nous améliorer, nous sommes en train de devenir pires. Chaque année, il y a de nouvelles dénominations. Le Corps de Christ n'a jamais été autant divisé.

Une troisième preuve est que nous sommes toujours plus intéressés par ce que nous pouvons recevoir que par ce que nous pouvons donner. Nous sommes exactement comme des petits enfants, voulant sans cesse que le Seigneur nous aide, fasse ceci pour nous, nous donne cela, la santé, le bonheur, l'argent... nous ne cessons pas de mendier. « Papa, donne-moi dix francs - s'il te plaît, donne-moi ceci, donne-moi cela. »

Celui qui a atteint une certaine maturité sait donner. Savoir donner est l'une des caractéristiques de l'adulte. N'est-ce pas intéressant de constater combien les chrétiens sont toujours davantage intéressés par les dons de l'Esprit que par le fruit de l'Esprit ? S'il vient quelqu'un ayant le ministère de guérison, l'église ne sera jamais aussi bondée. Les enfants aiment ce qui est spectaculaire. Mais il n'y a que des adultes mûrs qui s'intéressent à l'amour, la joie, la paix, la patience, la bonté, la bienveillance, la fidélité, la douceur et la maîtrise de soi.

Comme des enfants, nous ne savons pas apprécier la valeur des choses. Si vous offrez à un enfant un billet de cent francs et une sucette, il prendra à coup sûr la sucette, chaque fois. Nous sommes pareils quand il s'agit de matérialisme. Nous optons toujours pour la belle maison, la nouvelle voiture, le compte en banque plutôt que pour les valeurs spirituelles, parce que notre système de valeurs manque de maturité.

Nous essayons même de nous servir de Dieu pour obtenir des biens matériels. Cela ne nous suffit pas de chercher la prospérité pour nous-mêmes ; nous essayons d'enjôler Dieu pour qu'Il nous aide à l'obtenir! Nous ne sommes que des enfants égoïstes.

Encore une preuve : le manque d'ouvriers dans l'église. Je ne parviens pas à le comprendre, mais le fait est que nous avons des personnes chrétiennes depuis dix ou vingt ans, qui sont toujours incapables de conduire quelqu'un à Christ. Le grand exploit pour eux est d'inviter quelqu'un à une réunion. « Pourquoi ne viendriez-vous pas à notre église ? Nous avons un beau bâtiment, une belle moquette, des sièges confortables, l'air conditionné, et, pour ne rien gâcher, le pasteur est un chic type - pourquoi ne viendriez-vous pas ? »

Si la personne est d'accord, le chrétien pense avoir accompli son devoir. « Pasteur, j'ai amené mon ami à la réunion. À vous de jouer maintenant. » Alors le pasteur doit prêcher l'évangile, conduire la personne à Christ, la baptiser et désormais s'occuper d'elle.

N'est-ce pas intéressant de voir que Paul n'a baptisé presque personne ? Il dit aux Corinthiens, « Je rends grâces de n'avoir baptisé aucun de vous, excepté Crispus et Gaïus... J'ai encore baptisé la famille de Stéphanas, du reste, je ne sais pas si j'ai baptisé quelqu'un d'autre » (1 Corinthiens 1.14-16).

Comment se fait-il alors qu'en Actes 18.8, il est dit : « Crispus, le chef de la synagogue, crut au Seigneur Jésus avec toute sa famille. Et beaucoup de Corinthiens qui écoutaient Paul, crurent et furent baptisés » ? Il fallait bien que quelqu'un baptise les nouveaux convertis, et nous savons que ce n'était pas Paul. Alors ce devait être Crispus, Gaïus et d'autres pères spirituels qui aussitôt entreprirent de s'occuper de leurs enfants spirituels.

Chaque dimanche, nous prêchons l'ABC du salut. Les gens répondent et nous les plaçons dans des groupes d'accueil pour nouveaux venus afin de les enseigner au sujet de l'église, du baptême et autres points fondamentaux. Mais qui se charge de les emmener plus loin à partir de là ?

Quand ils ont terminé leur cours d'introduction, nous nous empressons de nous occuper d'un autre groupe de nouveaux, et on laisse les premiers sans aucun guide sur le chemin de la maturité.

Dès lors, il n'y a pas lieu de s'étonner que nous en perdions un si grand nombre en chemin. Il n'y a pas non plus à s'étonner de ce que les résultats de nos grandes campagnes d'évangélisation semblent, avec le temps, rétrécir comme une peau de chagrin. Les nouveaux croyants - pour dire les choses clairement - s'embêtent à l'église. Tous les dimanches, c'est la même chose, les mêmes chants, par la même chorale, la même prédication. À partir de là, Satan trouve facile de les attirer de nouveau vers le royaume des ténèbres.

À qui la faute ? Les gens s'entendent dire souvent qu'ils doivent grandir. Mais comment peuvent-ils s'ils ne reçoivent jamais autre chose que du lait ? Le lait est bon pour un temps, mais vient vite le moment où le bébé a besoin d'une nourriture plus solide.

Les pasteurs, cependant, ne peuvent être tenus pour totalement responsables de cette situation, car les facultés de théologie et les écoles bibliques ne les y ont pas préparés. Si tout ce qu'ils ont appris est comment réchauffer le biberon, alors, qui est coupable ?

Nous sommes tous les victimes de la structure dans laquelle nous avons été élevés. Nous ne pouvons pas fuir cette structure ; elle est tissée en nous. Mais il nous est tout de même possible de marquer un coup d'arrêt et de réfléchir à ce que nous faisons. Si nous n'arrêtons pas notre ronde incessante d'activités pour demander à Dieu s'll y est ou pas, alors nous sommes malgré tous les coupables.

Ce me fut très difficile d'arrêter. Mon téléphone sonnait du matin au soir. Il me fallait constamment huiler les rouages de mon église-machine que j'avais moi-même créée en premier lieu - autrement tout grippait et s'écroulait. Par ailleurs, en Argentine, les pasteurs sont encore plus occupés que d'habitude parce que bien souvent, nous sommes l'un des rares à avoir une voiture dans l'église. Alors nous devenons le chauffeur de tout le monde ; nous emmenons les malades à l'hôpital, etc. en plus de nos obligations.

Mais, Dieu soit loué, je parviens enfin à m'arrêter. Et cela amena une révolution dans mon église.

Pour la première fois, je n'établissais plus mon programme humain, pour dire ensuite, « Seigneur, veuille bénir ce que j'ai préparé. » J'avais commencé à dire, « Seigneur, que veux-Tu que je fasse ? »

Il est incroyable de voir tous les projets que nous, pasteurs, sommes capables de mettre en chantier et le faible nombre de ceux que nous faisons aboutir. J'ai été dans des églises où le pasteur me dit, « Le mois prochain, nous démarrons tel programme. Tout est prêt pour aller de l'avant. »

L'année d'après, je revois le même pasteur et lui demande, « Comment s'est déroulé ce programme, frère ? »

« Oh, ça n'a pas marché, » m'explique-t-il. « Mais la semaine prochaine, nous en avons un qui commence... »

Pourquoi nos programmes ne cessent-ils d'échouer ? Parce que nous essayons de les mettre en œuvre en utilisant des enfants. On ne peut pas s'appuyer sur des enfants. Ils

vous font de grandes promesses (« Je vais le faire - je vais le faire comme il faut - c'est promis »), mais ils ne vont pas jusqu'au bout.

Le Seigneur dut me convaincre qu'une partie du problème venait de ce que je ne prêchais rien d'autre que du lait. Personnellement, j'avais l'impression que je m'en étais très bien sorti. Mais tout avait été ce que l'auteur de la lettre aux Hébreux appelle « l'enseignement élémentaire » : la repentance - la foi - le baptême - l'imposition des mains (le baptême dans le Saint Esprit qui dans l'église primitive venait généralement tout de suite après le baptême d'eau, quand on imposait les mains au baptisé, pendant qu'il était encore dans l'eau) - la résurrection - le jugement éternel.

Voilà tout ce que j'avais prêché pendant vingt ans !

J'examinai nos matériels d'école du dimanche, et ils recouvraient ces mêmes principes fondamentaux.

Je fis le bilan de ce que j'avais reçu à l'école biblique : les mêmes choses. (Vous ne me croyez pas ? Regardez la table des matières dans n'importe quel livre de théologie. Vous y trouverez un chapitre sur les Saintes Écritures, un sur Dieu, un sur l'homme, puis le salut, le Saint Esprit, le retour du Seigneur et la fin des temps. C'est tout. Rien d'autre que les « premiers principes élémentaires des oracles de Dieu ».)

J'appartenais à une dénomination qui était fière de prêcher quatre choses : le salut, le baptême dans le Saint Esprit, la guérison et le retour du Seigneur. On appelait cela le « Plein Évangile » ! Il y a d'autres groupes qui remplacent le baptême dans le Saint Esprit par la sanctification, comme point numéro deux.

Comment pourrait-il être le plein évangile quand Hébreux dit que c'est élémentaire ?

Je ne veux pas critiquer les autres ; j'étais aussi coupable que n'importe qui. Je fus consterné de découvrir que dans l'église primitive, ces choses - repentance, foi, baptême d'eau, du Saint Esprit, préparation à la fin des temps - étaient toutes épuisées le premier jour de la conversion de quelqu'un ! C'était le point de départ de leur progression vers la maturité.

Il n'y a pas longtemps, un pasteur d'une autre dénomination eut l'occasion de me dire, « Oh, pasteur Ortiz, je suis vraiment en eaux profondes. Je viens d'entrer dans une nouvelle dimension de l'évangile que je n'aurais jamais imaginé possible. »

- « Que s'est-il passé, frère ? »
- « Frère, je parle en langues! » dit-il.

Je répondis : « Ce n'est rien. Dans l'église primitive, ils parlaient en langues le jourmême de leur conversion. Vous avez l'impression d'avoir atteint le sommet de votre vie spirituelle. Mais vous n'en êtes qu'aux premiers principes - comme la plupart d'entre nous. »

Cela me frappa encore plus fort le jour où un jeune garçon de notre église vint me trouver pour me dire : « Frère Juan, vous voulez savoir quelque chose ? Je viens de me rendre compte que depuis le moment où je me suis converti il y a un an, j'ai appris et j'ai appris dans l'église environ six mois. Mais depuis, on dirait que je sais autant que les autres ; je ne fais que me maintenir à niveau ; je ne grandis plus comme avant, »

Pourquoi est-ce que son pasteur ne lui donnait pas autre chose que du lait ?

Je me mis alors à essayer de comprendre ce que pourrait être la nourriture solide. Je voyais Paul dire aux Corinthiens qu'il ne pouvait pas leur donner de la nourriture solide puisqu'ils étaient encore des bébés ayant besoin de lait. De quoi a-t-il parlé en 1 Corinthiens? De l'immoralité dans l'église, des conflits entre frères, des problèmes conjugaux, de la nourriture sacrifiée aux idoles, de l'insubordination, du vêtement des femmes, des abus lors de la Sainte-Cène, des dons spirituels, de la résurrection des morts, et de comment recueillir une offrande.

Rien que du lait! dit Paul.

Il nous a quand même donné un petit aperçu de la nourriture solide au chapitre 2 : Cependant, c'est une sagesse, que nous prêchons parmi les parfaits, sagesse qui n'est pas de ce siècle, ni des princes de ce siècle, qui vont être réduits à l'impuissance ; nous prêchons la sagesse de Dieu, mystérieuse et cachée, que Dieu avait prédestinée avant les siècles, pour notre gloire ; aucun des princes de ce siècle ne l'a connue, car s'ils l'avaient connue, ils n'auraient pas crucifié le Seigneur de gloire. Mais c'est, comme il est écrit :

« Ce que l'œil n'a pas vu, Ce que l'oreille n'a pas entendu, Et ce qui n'est pas monté au cœur de l'homme, Tout ce que Dieu a préparé pour ceux qui l'aiment. À nous, Dieu nous l'a révélé par l'Esprit. Car l'Esprit sonde tout, même les profondeurs de Dieu. Qui donc parmi les hommes, sait ce qui concerne l'homme, si ce n'est pas l'esprit de

l'homme qui est en lui ? De même, personne ne connaît ce qui concerne Dieu, si ce n'est l'Esprit de Dieu. Or nous, nous n'avons pas reçu l'esprit du monde, mais l'Esprit qui vient de Dieu, afin de savoir ce que Dieu nous a donné par grâce. Et nous en parlons, non avec des discours qu'enseigne la sagesse humaine, mais avec ceux qu'enseigne l'Esprit, en expliquant les réalités spirituelles à des hommes spirituels. Mais l'homme naturel ne reçoit pas les choses de l'Esprit de Dieu, car elles sont une folie pour lui, et il ne peut les connaître, parce que c'est spirituellement qu'on en juge. L'homme spirituel, au contraire, juge de tout, et il n'est lui-même jugé par personne. En effet : Qui a connu la pensée du Seigneur, pour l'instruire ? Or nous, nous avons la pensée de Christ. » 1 Corinthiens 2.6-16

Le verset suivant (3.1) se réfère de nouveau à « de petits enfants en Christ ». De quoi parlait donc Paul au chapitre 2 ?

Ailleurs, il parle de son voyage personnel jusqu'aux bureaux centraux de l'univers où il « entendit des paroles ineffables qu'il n'est pas permis à un homme d'exprimer » (2 Corinthiens 12.4). Qui sait ce dont Dieu a fait part à Paul à ce moment-là ? Il n'en a pas parlé dans le Nouveau Testament.

Les épîtres, ne l'oublions pas, sont des corrections. Nous n'avons pas le corps central de l'enseignement apostolique, mais seulement les corrections. Nous ne savons pas tout ce que Paul a enseigné pendant qu'il se trouvait personnellement présent à Corinthe, Antioche, Troas, Thessalonique, et d'autres villes encore.

De quoi parle la lettre aux Romains ? De la repentance. Quant à celle aux Hébreux, il est clairement affirmé dans le texte que j'ai cité en tête de ce chapitre qu'elle est ramenée à la portée de bébés pour ne pas risquer de les étouffer. (Dans nos facultés de théologie, Romains et Hébreux sont des épîtres « profondes » réservées aux études de troisième année!) Ce n'est pas très encourageant de se rendre compte que nous n'avons même pas encore bu tout le lait qui est mis à notre disposition, et que nous n'avons pas encore pleinement digéré le peu que nous avons bu. Que ferons-nous alors avec « la sagesse qui n'est pas de ce siècle » ?

### 12. Grandir

« C'est lui qui a donné les uns comme apôtres, les autres comme prophètes, les autres comme évangélistes, les autres comme pasteurs et docteurs, pour le perfectionnement des saints. Cela en vue de l'œuvre du service et de l'édification du corps du Christ, jusqu'à ce que nous soyons tous parvenus à l'unité de la foi et de la connaissance du Fils de Dieu, à l'état d'homme fait, à la mesure de la stature parfaite du Christ. » Éphésiens 4.11-13

Lorsque le Seigneur commença à me parler de solutions à notre problème de croissance, Il débuta par ce texte en Éphésiens.

Mon travail à moi était d'équiper les saints, de les amener à la maturité. On ne m'avait jamais appris cela. On m'avait appris à entretenir les gens, non pas à les perfectionner. C'était là l'idée-force derrière les nombreuses activités de l'église - divertir, occuper.

Combien de pasteurs m'ont dit presque dès mon arrivée chez eux dans leur église, « Frère Ortiz, avez-vous de nouvelles idées pour nous ? Avez-vous de nouvelles idées pour la fraternité des hommes, pour le groupe de jeunes ? » Nous sommes toujours à l'affût d'idées nouvelles et originales qui nous permettront d'entretenir nos fidèles. Nous estimons que si nous parvenons à les garder dans la grâce de Dieu nous avons réussi notre tâche. Ce n'est pas là notre ministère en tant que pasteurs. Il n'y a pas lieu de s'étonner que l'apôtre ait dit aux Hébreux, « Alors que vous devriez, avec le temps, être des maîtres, vous avez encore besoin qu'on vous enseigne les premiers principes élémentaires. » (5.12). Il avait dû s'attendre à quelque chose de mieux - que les laïques deviendraient un jour des enseignants.

Éphésiens 4 ne dit pas que ce sont les apôtres et prophètes et pasteurs qui doivent faire l'œuvre du service. Il est dit qu'ils doivent perfectionner les saints pour cela, ou comme le dit une autre traduction, « mettre les saints en état d'accomplir le ministère » (TOB). L'architecte ne construit pas des bâtiments ; il fait les plans qui permettront à d'autres de le faire. Si l'architecte devait aussi poser les pierres et assembler l'édifice, il ne serait probablement pas capable de construire plus d'un immeuble dans sa vie. En tout état de cause, il peut « bâtir » plusieurs immeubles à la fois.

Dans l'église aujourd'hui, nous avons besoin de ce ministère apostolique. Nous avons besoin de conducteurs capables d'établir les plans d'architecte de Dieu et d'équiper les croyants pour la construction de l'édifice. De plus, les architectes forment d'autres architectes. Ou, pour revenir au langage biblique, les ministères engendrent d'autres ministères. Les brebis mettent au monde des agneaux. Pourquoi les brebis ne fourniraient-elles pas le lait pour leurs propres agneaux ?

C'est le processus naturel. C'est aussi la clé de la multiplication. Le but final, dit Paul, est de parvenir « à la mesure de la stature parfaite du Christ ». Le Père veut que chacun devienne aussi grand que Jésus. Les pasteurs doivent commencer par rechercher la maturité eux-mêmes ; après ils seront en mesure de favoriser la même croissance chez leurs brebis.

« Ainsi, » poursuit l'apôtre Paul aux versets 14 et 15, « nous ne serons plus des enfants, flottants et entraînés à tout vent de doctrine... mais en disant la vérité avec amour, nous croîtrons à tous égards en celui qui est le Chef, Christ. »

La progression est comme à l'école. Quand nous en arrivons au cours élémentaire, nous pouvons enseigner à d'autres le cours préparatoire. Un an plus tard, nous aurions dû progresser de manière à être en cours élémentaire deuxième année et pouvoir enseigner à d'autres le programme de première année, et ceux de première année devraient pouvoir enseigner les cours préparatoires. Nous n'enseignons plus l'ABC de l'évangile, mais ce n'est pas pour autant que nous l'avons oublié. Il est encore enseigné, mais à des niveaux plus élémentaires. La croissance continue.

Comment Paul aurait-il pu désirer quitter ce monde s'il n'avait pas d'abord fait des disciples de Timothée, Philémon, Épaphras et les autres ? Jésus est allé au ciel tranquille et satisfait parce qu'll laissait derrière Lui douze répliques de Lui-même. Les douze membres de Son église n'ont pas eu besoin d'écrire à un quelconque évêque pour demander, « S'il vous plaît, envoyez-nous un autre pasteur parce que le nôtre vient de partir au ciel. » Ils avaient grandi ; ils étaient prêts à prendre Sa place.

Pourquoi est-ce que dans l'église actuelle quand quelqu'un désire se former pour le ministère il doit quitter l'église et aller dans une faculté de théologie ? L'église ne fait pas son travail. Si les pasteurs étaient effectivement en train de mettre les saints en état d'accomplir le ministère comme le dit la Bible, il n'y aurait pas besoin d'écoles de formation spécialisées. Dieu n'a qu'une agence sur terre : l'Église. Il n'a rien de plus.

Je m'explique : Je ne suis pas contre les facultés de théologie, les séminaires, les écoles bibliques et autres organisations extra-ecclésiales. L'Église est faible ; elle a besoin de béquilles.

En fait, louons le Seigneur pour ces béquilles ! Mais nous ne devrions pas passer notre temps à monter une usine de béquilles ; nous devrions plutôt rechercher la guérison de l'Église.

Pour le moment, nous devons veiller à ne pas enlever les béquilles aux faibles. Il n'y a pas de raison de s'opposer aux écoles de formation, aux organisations de jeunesse et autres mouvements ; ils nous aident à rester debout. Mais lorsque nous serons guéris, les béquilles tomberont d'elles-mêmes. Prions pour cette guérison.

Comment la guérison se produira-t-elle ? L'église grandira en Christ si elle voit ses conducteurs prendre vraiment leurs responsabilités. En 1 Corinthiens 12.28, Paul développe une progression : « Dieu a établi dans l'Église premièrement des apôtres, deuxièmement des prophètes, troisièmement des docteurs ; ensuite il y a le don des miracles, puis les dons de guérir, de secourir, de gouverner, de parler diverses sortes de langues. »

Je n'avais jamais prêté attention à ce « premièrement, deuxièmement, troisièmement, ensuite, puis... » avant que je ne commence à réfléchir sur la croissance. En fait, je croyais mon ministère plutôt mûr parce qu'il comprenait des guérisons, une capacité à gouverner ou à administrer et le parler en langues. Je n'avais pas vu que toutes ces choses sont tout en bas de l'échelle.

Mais quand je partis pour ce moment de retraite seul à seul avec le Seigneur, Il commença à me montrer que ce verset est une pyramide. L'apôtre était un homme qui aussi prophétisait, enseignait, opérait des miracles et des guérisons, secourait, administrait et parlait en langues.

Encore une fois, je vis que le parler en langues n'était pas un diplôme de fin d'études mais une des premières leçons. Encore une fois je vis que si mon église comportait maintenant 600 personnes qui parlaient en langues au lieu de 200, nous n'avions pas grandi. Nous avions seulement grossi.

Je commençai à voir pourquoi la famille de Dieu n'évolue pas avec souplesse. Dans une famille normale, le premier enfant a deux ou trois ans quand arrive le second.

Quand le troisième fait son apparition, le deuxième trottine et le premier et presque prêt pour l'école.

Mais dans l'église, quand le deuxième enfant arrive, le premier est encore un bébé. Plus il y a d'enfants qui naissent dans l'église, plus nous aurons de couches à changer, et toutes en même temps.

Mais si tout le monde grandit, les pasteurs comme les brebis, tout se développe avec harmonie. Regardez Paul. Il n'était pas un apôtre dès le début. C'était d'abord un simple disciple qui rendait témoignage dans les églises. Il a apparemment parlé en langues pour la première fois quand Ananias lui imposa les mains (Actes 9). Il continua à grandir. Dès Actes 11 et 12, nous le voyons collaborateur de Barnabas. Puis vinrent les guérisons et les miracles, et en Actes 13.1, il est décrit comme faisant partie des prophètes et docteurs de l'église d'Antioche.

Alors il a été envoyé comme apôtre.

Le ministère de tout chrétien se développe sur ce schéma. Mais savez-vous ce qui se passe dans l'église contemporaine ? Nous, pasteurs, nous nous arrêtons quelque part en chemin ; nous savons parler en langues, administrer, secourir, opérer quelques guérisons, et même enseigner - mais ensuite nous cessons d'avancer. Nous devenons des bouchons. Les brebis continuent à grandir et finissent par bouchonner derrière nous, incapables de grandir davantage jusqu'à ce que nous grandissions un peu plus nous-mêmes. Elles continuent d'écouter nos sermons, et bientôt elles savent tout ce que nous savons, et il ne nous reste plus qu'une grande marmite à pression.

Le pasteur n'est pas intentionnellement un bouchon ; comme j'ai déjà eu l'occasion de le dire, il est victime de la structure comme tous les autres. Les choses ont toujours été ainsi. Si la pression monte suffisamment, le pasteur en arrive à se sentir suffisamment mal à l'aise pour demander à être déplacé par son évêque. Alors l'évêque enlève le bouchon et le remplace par un autre!

Si l'église est de structure libre et n'a pas d'évêque, le problème est encore pire. La pression ne cesse de monter jusqu'à ce qu'enfin la machine explose et le bouchon saute! Bien entendu, il se fait vraiment malmener dans l'exposition, parfois au point qu'il est incapable de poursuivre son ministère.

Tout cela est bien sûr évité si le pasteur continue de grandir vers l'apostolat et que les brebis continuent de grandir derrière lui.

Si un pasteur est effectivement un père pour son église, il ne peut être changé (ou sauté) tous les deux ou trois ans. Quelle est la famille qui change de père tous les deux ans ? Nos églises ressemblent davantage à des clubs qui élisent un président pour une certaine durée et puis le remplacent. Mais si nous sommes une famille nous restons unis. Le père ne cesse de remettre plus de responsabilités à ses fils à mesure qu'ils grandissent.

À la fin, le pasteur est prêt pour être envoyé comme apôtre, ce qui fut le cas de Paul et Barnabas en Actes 13. Ils étaient devenus des sages architectes de l'église, selon l'expression de Paul lui-même en 1 Corinthiens 3.10. Ils étaient passés par toutes les étapes. Les voilà maintenant prêts à planter de nouvelles églises.

Quand je voyage à l'étranger, je reçois souvent des lettres de mes disciples à Buenos Aires qui me disent, « Oh, combien nous avons pleuré quand vous êtes parti. Nous pleurons à chaque fois que vous vous en allez. Mais maintenant que vous êtes parti, nous comprenons combien nous avons besoin d'être seuls. » Il y a quelques années, certains d'entre eux n'étaient même pas capable de dire « Amen » tout seuls, mais aujourd'hui ils sont les pasteurs de l'église. Je peux voyager six, sept, ou même huit mois dans l'année parce qu'ils ont pris ma place. Si je restais chez moi, ils ne se développeraient pas. Quand je suis là, ils ne veulent pas prêcher ou présider le culte - je suis un bouchon! Mais quand je suis parti, il faut bien qu'ils s'y mettent.

Même Jésus a quitté Ses disciples - pour finir il a quitté le monde tout à fait afin qu'ils puissent être seuls à grandir. Dans l'église moderne aux valeurs et schémas renversés, qui envoie-t-on planter de nouvelles églises ? Des jeunes, frais émoulus de leur faculté de théologie!

Moi-même j'ai commencé alors que j'avais tout juste vingt ans. Je ne savais pas ce que je faisais. Ce que j'ai planté n'était pas un verger porteur de vie - ce n'était qu'un stand de fruits au marché! Il fallait constamment l'approvisionner de l'extérieur. Il était incapable de produire du fruit de lui-même. Chaque fois que je devais m'absenter, je devais téléphoner à un autre pasteur pour lui dire, « S'il vous plaît, venez prêcher à mon stand de fruits, je dois m'absenter. »

Paul et Barnabas, étant de sages architectes, ou si vous préférez des maîtres cultivateurs, étaient équipés pour planter des vergers aux arbres vivants, capables de grandir. Ils restaient quelques mois en un endroit et puis allaient plus loin. Après deux ou trois ans, Paul dit à Barnabas, « Retournons visiter les frères dans toutes les villes

où nous avons annoncé la parole du Seigneur, pour voir où ils en sont » (Actes 15.36). Ils y retournèrent - les vergers étaient toujours là et se développaient très bien, merci.

Après avoir séjourné à Thessalonique, Paul a pu écrire aux chrétiens de cette ville : « La parole du Seigneur a retenti de chez vous, non seulement en Macédoine et en Achaïe, mais votre foi en Dieu s'est fait connaître en tout lieu, à tel point que nous n'avons pas besoin d'en parler. On raconte, à notre sujet, quel accès nous avons eu auprès de vous » (1 Thessaloniciens 1.8-9).

Dès lors, on comprend aisément, n'est-ce pas, pourquoi à Antioche le Saint-Esprit n'avait pas dit, « Mettez-moi à part ce brave jeune homme qui joue de l'orgue. » Non, Il avait dit, « Mettez-moi à part Barnabas et Saul » - deux des principaux ministres de l'église - « pour l'œuvre à laquelle je les ai appelés » (Actes 13.2).

Aujourd'hui, tout est à l'envers. Le pasteur qui réussit est celui qui reste à un endroit tous les dimanches de l'année pendant le plus grand nombre d'année possible. Dans l'église primitive, le pasteur qui réussissait était celui qui parvenait à faire grandir et à former ses disciples mieux et plus vite afin de se libérer lui-même pour aller entreprendre une nouvelle tâche, non pas parce qu'il avait été mis à la porte, mais parce qu'il savait qu'il pouvait laisser cette église entre les mains de ses fils et aller lui-même vers des régions non encore touchées. Ce qui ne l'empêchait pas de revenir chez lui, comme Paul revenait chez lui à Antioche.

De nos jours, nos missionnaires ne sont pas comme ça. Les pasteurs de pointe sont ceux qui restent chez eux, dans leur pays, pensons-nous. Il en résulte que les missionnaires ne sont pas vraiment des apôtres (les deux appellations proviennent de la même racine grecque). Ils sont simplement des pasteurs. D'abord, ils sont pasteurs, disons, en Amérique, puis ils prennent l'avion pour l'Argentine et deviennent pasteurs là-bas. Est-ce l'avion qui les a transformés en missionnaires ?

Par ailleurs, c'est une démarche qui coûte très cher à ceux qui les envoient, car un pasteur argentin peut faire le même travail, à moins de frais. Qu'est-ce qui fait de quelqu'un un véritable apôtre, un missionnaire ? Son expérience et le don de Dieu en lui qui lui permet d'établir une stratégie à l'échelle d'une région entière, de former des ouvriers et de planter partout des vergers bien vivants.

Nous devons tous grandir. Nous devons quitter notre état d'enfance permanente et prendre une nourriture solide jusqu'à ce que nous soyons nous-mêmes équipés et que nous équipions d'autres pour étendre le Royaume de Dieu.

## 13. Membres ou disciples?

« Vous aussi, comme des pierres vivantes, vous êtes édifiés en maison spirituelle, pour constituer une sainte communauté sacerdotale. » 1 Pierre 2.5 (TOB)

Si seulement l'affirmation de Pierre était vraie aujourd'hui! Il y des endroits où c'est le cas, mais le plus souvent l'église n'est pas une maison spirituelle - elle est un tas de briques sans forme ni lien. La différence est grande entre ces deux conditions.

Chaque membre d'une église locale est une brique, et nous nous dépensons tous beaucoup pour accumuler de plus en plus de briques. Même le pasteur se donne à l'évangélisation pour essayer de ramener davantage de briques au chantier.

Mais il y a un problème avec des briques simplement entreposées : on peut les voler. Le pasteur et ses ouailles doivent toujours être sur leurs gardes pour veiller à ce que personne d'une autre église ne vienne voler des briques pour leur propre chantier. À vrai dire, nous sommes tous tellement occupés à surveiller et à amasser que le bâtiment lui-même ne voit pas le jour.

Nous sommes les briques de Dieu. Mais nous n'avons pas été mis en place dans Son bâtiment de manière à pouvoir porter du poids et donner de la force. Si c'était le cas, nous saurions quelles sont les briques placées en-dessous de nous, au-dessus de nous et comment s'établissent nos rapports mutuels.

Mais en l'état actuel des choses, nous passons tout notre temps à nous surveiller les uns les autres. Nous avons tellement peur que quelqu'un s'échappe. En attendant, nous oublions tous ceux qui ne sont pas sauvés et qui grelottent de froid, à la recherche d'un bâtiment chaud où ils puissent trouver un accueil.

Si le pasteur essaye de nous prendre en main pour nous poser à notre place dans la construction, nous résistons. L'église doit être dirigée démocratiquement, disons-nous. Nous ne nous soumettons pas à une seule personne. Nous ne nous soumettrons qu'à un vote majoritaire (et parfois même là nous rechignons). J'ai entendu des chrétiens dire très fièrement, « Je ne suis aucun homme - j'obéis au Christ. » Cela a une résonance très pieuse, mais en réalité, c'est une grave erreur. Cela veut dire que la personne veut faire sa propre volonté ; elle ne sait pas ce que veut dire suivre le Christ.

Paul a dit, « Soyez mes imitateurs, comme je le suis moi-même de Christ » (1 Corinthiens 11.1). Nous, pasteurs, avons parfois des réticences à dire cela parce que nous ne vivons pas comme nous le devrions. Alors nous disons, « Ne regardez pas à moi, frère - suivez la Bible, tout simplement. » Voulez-vous savoir ce qu'en fait cela veut dire ? « J'ai essayé, et ça n'a pas marché - à vous d'essayer ! » Dans ces conditions, il n'y a pas lieu de s'étonner que les laïques soient découragés. Si le pasteur n'arrive pas à obéir à la Bible, qui le pourra !

Paul n'avait pas peur d'être un modèle. Il a pu dire aux Philippiens, « Ce que vous avez appris, reçu et entendu, et ce que vous avez vu en moi, pratiquez-le » (4.9). Ce n'est pas très démocratique, mais cela permet la construction d'un édifice solide.

La raison pour laquelle cette approche est efficace réside dans l'élément de multiplication.

Jadis une vieille dame me présenta une jeune fille. « Voici ma petite fille, » me dit-elle.

- « C'est vrai ? » répondis-je.
- « Oui, et j'ai même des arrière-petits-enfants, » me dit-elle. « L'une d'elles a déjà quinze ans, alors si elle se marie bientôt, j'aurai peut-être même des arrière-arrière-petits-enfants. »
- « Combien d'enfants avez-vous eu ? » lui demandai-je.
- « Six. »
- « Et vous avez combien de petits-enfants ? »
- « Trente-six. »
- « Et combien d'arrière-petits-enfants ? »
- « Qui sait ? », me dit-elle. « Je ne les ai jamais comptés. » D'après cette progression, elle pourrait avoir 216 arrière-petits-enfants et 1.296 arrière-arrière-petits-enfants. De plus, sa famille était assez impressionnante. Un fils était médecin, un autre avocat, deux agriculteurs et un autre chauffeur de taxi. Parmi ses petits-enfants il y avait des ingénieurs et autres, très qualifiés.

Si je lui avais demandé, « Mais comment avez-vous réussi à élever une si grande famille - toutes ces personnes bien nourries, bien habillées, bien éduquées ? » elle m'aurait répondu, « Ce n'est pas moi. Moi je me suis occupée de mes six. » Et chacun d'eux s'occupa de ses six. Nous n'avons pas ce système de multiplication dans l'église. Le pauvre pasteur doit s'occuper de tout le monde, et c'est là qu'est le problème.

Et pour pouvoir grandir, nous étendre et maçonner les briques pour en faire un bâtiment, il nous faut changer cet état de choses. Nous devons faire des disciples, capables à leur tour de faire de nouveaux disciples. Nous devons être des pères, non des directeurs d'orphelinat.

Même Jésus a procédé ainsi. N'était-II pas le meilleur pasteur qui ait jamais vécu ? Pourtant il ne s'occupa que de douze hommes. Matthieu 9.36 dit, « À la vue des foules, il en eut compassion, car elles étaient lassées et abattues comme des brebis qui n'ont pas de berger. »

Pourquoi ? N'était-II pas le Bon Berger ? Oui, bien sûr. Mais un berger ne peut pas s'occuper d'un nombre illimité de brebis - pas même Jésus. Si Lui ne pouvait pas faire plus de douze disciples à la fois, comment pourrais-je espérer y parvenir moi ?

Jésus les incorpora très bien à l'édifice. Quand II s'en alla, ils savaient ce qu'ils devaient faire : aller faire de disciples d'autres hommes et femmes, tout comme Jésus l'avait fait avec eux.

Ils se mirent donc à l'œuvre et commencèrent à enseigner et à partager leur message de maison en maison, par petites unités. Nous ne faisons plus cela dans l'église moderne. Nous rassemblons tout le monde le dimanche dans la salle à manger de l'orphelinat et nous disons, « Voilà - tout le monde ouvre la bouche ! Voici votre nourriture. » Nous balançons la nourriture à la ronde et nous disons, « Au revoir. Vous êtes libérés de la faim, jusqu'à la semaine prochaine. »

Ce n'est pas ainsi qu'on nourrit des bébés. Il nous faut prendre chacun dans nos bras, un par un, et lui mettre le biberon dans la bouche. À mesure qu'il grandit il pourra progressivement se nourrir lui-même, et enfin viendra le jour où il pourra même nous aider à préparer la nourriture des plus jeunes de la famille - sa place familiale évolue avec sa croissance.

Voilà ce qu'est le ministère de l'édification, de la construction - en aucun cas il ne s'agit de faire du simple gardiennage.

Bien entendu, il est nécessaire de se demander ce que l'on veut construire. Une dénomination ?

C'est ce que j'ai fait pendant longtemps. Lors des conventions j'étais très fier de ce que mon groupe était en train de bâtir ; c'était un petit royaume de plus.

Puis je compris que Paul nous avait dit de travailler « en vue... de l'édification du corps de Christ » (Éphésiens 4.12). C'est quelque chose que nous ne comprenons plus aujourd'hui. Nous ne pensons plus en terme de Corps du Christ tout entier. Nous pensons en terme du segment baptiste ou réformé, ou du segment pentecôtiste du Corps de Christ. Nous aimons faire semblant d'imaginer que la partie est le tout.

Paul a dit aux Corinthiens que ne pas « discerner le corps du Christ » était quelque chose de très grave (1 Corinthiens 11.29). De même qu'il y a un seul pain pour le repas du Seigneur, de même nous qui sommes plusieurs, nous sommes un seul corps.

Comment pouvons-nous bâtir quelque chose que nous ne comprenons pas ? C'est impossible, et, de fait, nous ne le faisons pas. Au lieu de cela nous sommes en train de bâtir nos propres royaumes, dénominations et programmes aux dépends des autres parties du Corps.

Nous sommes complètement détraqués ! Si vous voyez un homme se coupant le pied avec un couteau, vous vous exclameriez, « Mais qu'est-ce que vous faites donc là ? »

- « Je suis en train de me couper le pied! »
- « Mais, pourquoi? »
- « Parce que ce pied a marché sur l'autre et l'autre m'a dit, ‹ coupe-la › ! »

Vous vous diriez sans doute que ce pauvre homme a le cerveau fêlé. Il n'a pas le discernement pour voir que les deux pieds appartiennent au même corps.

Il arrive parfois, quand vous mangez, que vos dents mordent votre langue. Ah! Mais vous n'arrachez pas pour autant toutes vos dents! Votre langue, même si elle a le pouvoir de la parole, ne dit pas, « Débarrassons-nous des dents. » Vos dents font partie du corps.

Écoutez : Il faut absolument que nous comprenions ce qu'est le Corps de Christ. Il faut que nous cessions de nous faire des choses dignes d'un déséquilibré, parlant les uns

contre les autres - il n'est pas étonnant que nous souffrions. Pas étonnant non plus que l'église soit faible et exsangue.

Les gens qui ont tué le corps physique de Christ - Ponce Pilate, les bourreaux romains, les prêtres juifs - avaient au moins un but. De plus, si ce qu'ils firent fut effectivement terrible, il en résulta quand même l'expiation de nos péchés par Jésus.

Mais quel est notre but quand nous persécutons le corps spirituel de Christ ? Quelle est la raison pour laquelle nous crucifions, blessons et divisons ce Corps ? Nous n'en avons aucune, et notre châtiment pour cela sera pire que celui de Pilate ou de Judas.

Peut-être que le repas du Seigneur pourra nous enseigner à nous aimer, nous respecter et à édifier le Corps - tout le Corps. Si nous n'apprenons pas cela, nous sommes insensés.

Le corps tout entier doit se ressaisir. Les bras et les jambes et les oreilles doivent être solidement liés les uns aux autres. « En effet, comme nous avons plusieurs membres dans un seul corps, et que tous les membres n'ont pas la même fonction, » est-il dit en Romains 12.4-5, « ainsi, nous qui sommes plusieurs, nous formons un seul corps en Christ et nous sommes tous membres les uns des autres. »

J'ai déjà eu l'occasion de commenter Éphésiens 4.11-15. Le verset 16 parle de Christ, duquel « le corps tout entier bien ordonné et cohérent, grâce à toutes les jointures qui le soutiennent fortement, tire son accroissement dans la mesure qui convient à chaque partie, et s'édifie lui-même dans l'amour. »

Permettez-moi de souligner fortement ceci : Si les membres ne sont pas « bien ordonnés et cohérents », ils ne sont pas un corps mais un assortiment de membres.

Qu'est-ce qu'un membre d'église de nos jours ? Presque toute église locale a trois conditions :

- 1. La personne doit fréquenter les réunions.
- 2. La personne doit donner de son argent.
- 3. La personne doit avoir une conduite intègre.

Si elle répond à ces trois conditions, elle est considérée comme un bon membre de l'église.

Elle est comme un bon membre d'un club ; elle le fréquente, paye sa cotisation et essaie de ne pas créer de problèmes.

Mais quand à Buenos Aires nous avons voulu chercher cela dans les Évangiles et les Actes des Apôtres, nous ne l'avons pas trouvé. À vrai dire, nous n'avons trouvé le mot membre nulle part.

Dans tous les récits de l'église primitive, nous n'avons trouvé aucune trace de cérémonie ou procédures d'incorporation de membres dans l'église. Mais en lisant les Actes, nous avons trouvé un autre mot qui a révolutionné nos vies et notre église - le mot disciple. Nous nous sommes demandés, « Qu'est-ce qu'un disciple ? »

Cela ne ressemble en rien à un membre d'église. Un disciple est quelqu'un qui apprend à vivre la vie que vit son maître. Et peu à peu, il enseigne à d'autres à vivre la vie qu'il vit lui-même.

Être disciple n'est donc pas recevoir une communication de connaissance ou d'information.

C'est une communication de vie. Voilà pourquoi Jésus a dit, « Les paroles que je vous ai dites sont Esprit et vie » (Jean 6.63).

Être disciple c'est bien plus que d'apprendre le savoir du maître. C'est apprendre à être ce qu'il est.

Voilà pourquoi la Bible dit que nous devons faire des disciples. C'est bien plus que de simplement leur parler ou de les gagner ou de les instruire. Faire un disciple signifie créer un duplicata.

Il est donc évident que le maître doit lui-même être un disciple. Dans l'enseignement qu'on pourrait appeler classique, il vous est possible de vous disputer avec votre femme au petit déjeuner puis partir à l'église et prêcher sur l'amour dans le foyer. Mais quand vous voulez faire des disciples, non. Vos disciples sont bien plus souvent avec vous ; ils passent du temps chez vous, ils vous voient vivre et c'est cela qu'ils vont imiter.

Supposons que quelqu'un voyage avec moi pendant une semaine et qu'il me dise à la fin, « Dites, Juan Carlos, vous êtes un maître - s'il vous plaît, prenez un peu de temps pour m'enseigner quelque chose. » Je lui répondrais, « Si vous n'avez rien appris en

étant avec moi pendant la semaine écoulée, je n'ai rien à vous enseigner maintenant. » Être et faire des disciples n'est pas tant une question de paroles que de vie.

Il est nécessaire de considérer les trois dimensions de l'enseignement : révélation, formation et information.

La révélation est quelque chose que Dieu peut apporter. Si je devais vous décrire Rio de Janeiro, l'ambiance de la ville, la Baie de Guanabara, le Pain de Sucre, les plages vous ne pourriez tout de même pas dire que vous connaissez Rio. Vous en connaîtrez quelque chose, mais vous ne connaîtrez jamais la ville tant que vous n'y serez pas allé et qu'elle vous soit révélée.

De la même manière, Dieu doit Se révéler à nous face à face avant que nous puissions dire Le connaître.

En fait, dans cet exemple, ma description de Rio constituerait l'élément minimal de l'enseignement : l'information. C'est la manière que nous employions pour enseigner dans notre école du dimanche et notre église :

- Q. Combien de livres y a-t-il dans la Bible?
- R. Soixante-six.
- Q. Quel est le Psaume du Bon Berger?
- R. Le Psaume 23.

Et ainsi de suite. Nous avons été informés d'Abraham et de Moïse, du ciel et de l'enfer, des anges et des démons, de la chute de Satan, de l'Église, du Retour du Seigneur. L'information n'est pas mauvaise, mais elle est la façon la plus élémentaire d'enseignement. Tout ce qu'elle fait est, éventuellement, d'éveiller notre intérêt et notre désir d'expérimenter cette information.

Malheureusement, nous avons fait de cela un but en soi. Connaître et mémoriser les paroles de la Bible était notre seul but. Ce qui est curieux est que Jésus n'a presque jamais employé cette méthode. Nous ne voyons pas Jésus donner une étude biblique à Ses disciples. Pouvez-vous L'imaginer en train de dire, « Bien, n'oubliez pas que demain matin nous aurons un temps de méditation personnelle de huit à neuf heures. Puis de neuf à dix, nous étudierons les petits prophètes, de dix à onze, les livres

poétiques et de onze à midi, nous aurons de l'homilétique et de l'herméneutique. » Pourtant II était en train de préparer les meilleurs ministres de l'histoire de l'Église. Comment a-t-II pu oublier des sujets si importants ?

Pouvez-vous L'entendre dire, « Nous allons maintenant étudier le livre de Jérémie. D'après la Haute Critique, Jérémie est un personnage mythique, qui n'a jamais réellement existé. Ou, s'il a existé, il n'était pas l'auteur de ce livre... » Jamais de la vie ! Jésus n'avait pas de temps à perdre.

Il était simple, clair et concret. Beaucoup de nos études bibliques s'efforcent de l'être aussi, mais le plus souvent sans succès.

L'École Biblique d'Argentine me demanda il y a quelques années d'assurer un cours sur l'épître aux Romains. Puisque cette épître est tellement importante, me suis-je dit, il va falloir l'enseigner verset par verset. Ce que je fis. Il me fallut une année entière pour terminer l'épître.

Arrivé au bout, je crois que plus personne ne savait ce que Paul avait voulu y dire.

Supposons que vous receviez une lettre de moi disant ceci, « Cher Robert, je t'écris de Rome où je viens d'arriver avec ma femme et mes enfants. Jusqu'ici nous avons pu voir... » etc.

Le dimanche suivant, vous allez à l'église disant, « Mes amis, nous venons de recevoir une lettre du frère Juan Carlos. Nous allons consacrer les trois mois à venir à l'étudier. Il commence sa lettre en disant, ‹ Cher Robert ›. Or en grec, le mot cher signifie une personne aimée. Il s'adresse à moi comme étant quelqu'un d'aimé. Je peux imaginer le frère Juan prenant sa plume et écrivant cher. Son cœur déborde d'amour. Sa femme à ses côtés se joint à lui dans cet élan d'amour. Frères et sœurs, comment écrivez-vous vos lettres ? Les commencez-vous par ce mot cher ? À partir de maintenant, appliquons-nous tous à le faire. ‹ Cher Robert ›, il m'appelle par mon prénom. Il me connaît. Il s'intéresse à moi comme personne. Qu'en est-il de vous ? Appelez-vous les gens par leur nom, leur faisant savoir que vous les reconnaissez ? ‹ Je t'écris... › Il m'écrit lui-même ! Il ne se sert pas d'une secrétaire ; il m'écrit directement. Eh bien, ce sera tout pour aujourd'hui. La semaine prochaine nous continuerons notre étude de la lettre de Juan Carlos. »

Dimanche d'après : « ‹ Je t'écris de Rome ›. Ah, la ville fondée par Romulus et Remus, qui furent nourris par une louve. La ville capitale de l'Empire Romain, où vécurent les

césars. Vous vous souvenez sans doute que l'empire finit un jour par se diviser en deux, l'empire d'orient et l'empire d'occident, après quoi il s'effondra totalement. Mais continuons le passage suivant... »

Et les assistants diront, « Notre pasteur est tellement profond ! Dire qu'il est capable de rester deux ou trois semaines sur le même verset - fantastique ! »

Au bout de trois mois, vous aurez terminé ma lettre, mais personne ne saura ce que j'y ai dit.

Et pourtant c'est comme cela que nous enseignons la Bible. J'ai comme une petite idée que lorsque nous arriverons au ciel, Paul va attraper certains de nous, enseignants, et nous dire, « Venez donc voir par ici, un moment - j'ai deux mots à vous dire. Jamais je n'ai écrit ce que vous m'avez fait dire! »

Nous aimons impressionner les gens par la quantité d'information que nous connaissons au sujet du texte biblique. Nous croyons être « profond ». Mais y a-t-il quelqu'un qui comprenne vraiment ce que nous disons ? J'en doute!

Nous sommes intéressés par l'information. Jésus quant à Lui était intéressé par la formation.

Nous avons besoin d'apprendre de Lui comment former les disciples.

## 14. La formation de disciples

« Allez vers les brebis perdues de la maison d'Israël. En chemin, prêchez que le royaume des cieux est proche, guérissez les malades, ressuscitez les morts, purifiez les lépreux, chassez les démons. Vous avez reçu gratuitement, donnez gratuitement... Dans quelque ville ou village que vous entriez, informez-vous s'il s'y trouve quelqu'un qui soit digne de vous recevoir, et demeurez chez lui jusqu'à ce que vous partiez. Entrant dans la maison, saluez-la. » Matthieu 10.6-8, 10.11-12

Jésus avait la bonne méthode pour la formation de disciples. Il donnait à Ses disciples des choses à faire au lieu de choses à emmagasiner dans leur cerveau. Et ils Lui obéirent.

Il ne prêchait pas des sermons passionnés pour les motiver. Ce n'était pas nécessaire. Des sermons passionnés sont pour les gens désobéissants qui ont besoin d'être stimulés. Ils ont besoin qu'on joue sur leurs émotions pour qu'ils puissent sentir combien ce serait une bonne chose si l'envie leur prenait de faire ce que Jésus a commandé!

Si nous étions sous la seigneurie de Christ, il Lui suffirait de dire un mot, et nous n'aurions pas besoin d'une musique d'orgue jouée doucement en fond, ou de paroles apaisantes et cajoleuses depuis la chaire - nous ferions ce qu'on nous dit sans discuter. Jésus n'a pas dit à Ses douze, « Voudriez-vous aller prêcher ? Vous pourriez peut-être prévoir une bonne petite tournée dans la région ? » Non. Il leur ordonna et ils obéirent. Voilà comment sont formés les disciples.

Pour former des vies, il nous faut cesser d'être des orateurs et commencer à être des pères. Les orateurs n'ont que des auditeurs. Les pères ont des enfants. On n'apprend pas en entendant, mais en obéissant.

Que se passe-t-il quand nous, les orateurs, avons fini de parler ? Nos auditeurs disent, « Merci beaucoup, pasteur. C'était un excellent sermon. » C'est tout ?

Quand les soixante-dix revinrent à Jésus après avoir obéi à Ses ordres, ils racontèrent que les démons s'étaient soumis à eux. Jésus n'a pas dit, « Oh, c'est très bien d'avoir fait ce que je vous avais commandé. » Non, Il avait un autre ordre : « Ne vous

réjouissez pas de ce que... réjouissez-vous de ce que vos noms sont inscrits dans les cieux » (Luc 10.20).

Quand Jacques et Jean voulurent faire descendre le feu sur les Samaritains hostiles, la Bible nous dit sans équivoque que Jésus « se tourna vers eux et les reprit sévèrement » (Luc 9.55). Il était en train de les former.

Quand Pierre objecta à l'idée de la crucifixion, Jésus lui dit, « Arrière de moi, Satan ! Tu es pour moi un scandale » (Matthieu 16.23). Pouvez-vous imaginer un pasteur moderne disant quelque chose de semblable à ses ouailles ? ! Que cela nous plaise ou non, la réprimande fait partie du processus de formation du disciple.

Voici la première loi de la vie du disciple : Il n'y a pas de formation sans soumission. Les membres façon adhérents d'un club ne se soumettent pas. C'est même le contraire - ils veulent que leur pasteur se soumette à eux, parce que c'est eux qui ont le vote dans le club. Encore une fois, nous avons tout mis à l'envers. Dans l'Évangile selon les Saints Évangéliques, le pasteur se soumet aux membres. Dans l'évangile du Royaume, le bras dirige les doigts et non l'inverse.

La soumission est tellement évidente dans la Bible. « Soumettez-vous les uns aux autres dans la crainte de Christ, » dit Éphésiens 5.21. « Obéissez à vos conducteurs et soyez-leur soumis. Car ils veillent au bien de vos âmes, dont ils devront rendre compte » (Hébreux 13.17).

La seule condition qui me permette de former la vie de mes quatre enfants est qu'ils me soient soumis. Supposons que chaque fois que je les reprends, je cours le risque de les voir s'enfuir vers un autre père pour lui dire, « Je ne veux plus être l'enfant de Juan Carlos Ortiz - je veux être ton enfant. » Et supposons que cet homme réponde, « Oh, sois le bienvenu - entre donc ! » Je me verrais contraint de cesser de corriger mes enfants, parce que je ne veux pas les perdre. Je les aime. Mais je les corrige parce que je suis certain qu'ils vont rester chez moi, quoi qu'il advienne. Ils sont soumis.

Dans l'église, le pasteur ne peut pas former des vies parce que s'il devient trop sévère avec un de ses enfants, celui-ci fuira vers un autre orphelinat. Paul dit à Tite : « Ainsi dois-tu parler, exhorter et reprendre avec une pleine autorité. Que personne ne te méprise » (Tite 2.15). Nous, pasteurs, devons d'abord parler à nos enfants. S'ils n'obéissent pas, nous devons les exhorter. Si rien ne se passe encore, nous devons reprendre avec une pleine autorité. Autrement nous aurons des enfants gâtés.

Supposons que je forme mes propres enfants selon la méthode en vigueur dans l'église. Je dirais à ma famille, « Venez, les enfants - c'est l'heure du culte. Aujourd'hui le sermon traitera de l'importance de se laver le visage et les oreilles. Asseyez-vous. Nous allons commencer par un beau refrain. Je vais vous le chanter : ‹ Le savon est merveilleux, merveilleux, merveilleux ! Mélangé à l'eau il fait des bulles, bulles, bulles. › Vous ne trouvez pas qu'il est bien ? Chantons-le ensemble. Maintenant, venons-en au message. Le savon a été inventé en Chine vers le quatrième siècle avant Jésus-Christ. Il se présente en barres de différentes tailles, couleurs et parfums. Il est constitué de plusieurs huiles d'origine minérale, végétale ou animale, en fonction du prix.

Et quand vous le mélangez à l'eau et que vous l'appliquez sur votre visage et vos oreilles, il vous rend merveilleusement propres. Bien entendu, si vous en mettez dans les yeux, il piquera mais pas longtemps. Et si vous êtes soigneux, vous pouvez même éviter tout à fait cette mésaventure. Voilà donc comment vous pouvez garder propres votre visage et vos oreilles. Maintenant, pendant que l'orgue jouera doucement et que la chorale chantera, « Tel que je suis », si l'un ou l'une d'entre vous se sent profondément touché et désire se laver le visage et les oreilles, qu'il lève la main. »

Ce n'est pas ainsi que l'on forme des vies. En tout cas, ce n'est pas ainsi qu'a fait ma mère. Elle m'a donné un ordre et j'ai obéi. Maintenant je me lave le visage et les oreilles sans qu'elle ait besoin de s'en faire!

Voyons maintenant la deuxième loi de la vie du disciple : Il n'y a pas de soumission sans soumission (Vous pensez que je me suis un peu embrouillé là, mais non.) La personne qui donne des ordres à ses disciples doit elle-même être sous les ordres de quelqu'un d'autre. Elle reprend ses disciples - qui la reprend elle ? Il n'y a pas de soumission s'il n'y a pas de soumission à tous les niveaux.

Souvenez-vous du centurion romain qui demanda à Jésus de guérir l'un de ses serviteurs. Jésus lui dit, « J'irai le guérir. » Alors le centurion répondit, « Seigneur je ne mérite pas que tu entres sous mon toit, mais dis seulement un mot et mon serviteur sera guéri. Car, moi qui suis soumis à des chefs, j'ai des soldats sous mes ordres et je dis à l'un : Va ! et il va, à l'autre : Viens ! et il vient, et à mon serviteur : Fais cela ! et il le fait » (Matthieu 8.7-9).

Il avait compris qu'avoir de l'autorité signifie être soi-même sous une autorité. Je ne puis moi-même créer l'autorité pour ma propre vie. Il faut qu'elle vienne de l'extérieur. Romains 13.1 dit, « Il n'y a pas d'autorité qui ne vienne de Dieu, et les autorités qui

existent ont été instituées par Dieu. » Et si Dieu a choisi d'instituer deux ou trois niveaux au-dessus de moi ? Très bien. Ce n'est que lorsque je suis en rang que l'autorité peut passer par moi aux autres.

Imaginez un sergent dans l'armée. Il dit à un simple soldat de faire quelque chose et celui-ci s'exécute. Le sergent en est tout excité et se dit, Qu'est-ce que je suis puissant! Je crois que je vais démissionner de l'armée et me faire une armée à moi dans mon quartier.

Il revient chez lui et retrouve ses vieux copains. « À mes ordres, les gars ! » s'écrie-t-il. « Faites ceci ! » Ils vont lui rire à la figure.

Que s'est-il passé ? Il a perdu son autorité dès qu'il a rejeté l'autorité qui était audessus de lui.

L'ennui avec nous c'est que dans l'église nous voulons avoir l'autorité tout en restant indépendants. Cela est impossible. Vous ne pouvez être indépendant et en même temps avoir de l'autorité. Si vous voulez avoir le droit de diriger d'autres, vous devez être vous-mêmes sous la direction d'autres. C'est une loi immuable de Dieu.

Cela est très important. La formation exige non seulement la soumission mais aussi l'inter soumission.

Comment avons-nous mis ces principes en pratique à Buenos Aires ? Eh bien, pour commencer il me fallut me placer sous l'autorité des autres ministres de ma ville (j'expliquerai cela par la suite). Dès lors, j'étais en droit de faire des disciples parmi mes propres fidèles.

Nous avons décidé de ne plus utiliser le mot membre, parce que cela rappelait trop un club sans soumission. À sa place, nous avons décidé d'utiliser le mot disciple. Tout le monde avait compris ce qu'était un disciple et savait qu'il n'en était pas encore un.

Ce qui fait que si vous aviez demandé à quelqu'un, « Êtes-vous membre de cette église ? » il vous aurait répondu, « Oui, je suis le membre no 234, j'ai ma carte ». Mais si vous lui aviez demandé, « Êtes-vous un disciple ? » il vous aurait répondu, « Oh non. Pas encore. Je ne sais même pas si le pasteur lui-même est déjà vraiment un disciple. En tout cas, il ne m'a pas encore placé sous quelqu'un pour être formé à la vie de disciple.

Pendant un an et demi, je n'ai cessé de prêcher sur la nécessité de former des disciples sans savoir comment amorcer le mouvement. Tout le monde avait compris le concept, mais nous ne savions pas comment changer. Pour finir, dans ma frustration, je dis, « Écoutez - Jésus s'est choisi douze disciples et à partir de là, il a commencé à bâtir. Je suis le Révérend Juan Carlos Ortiz et il faut que je continue à servir mon club, mais je vais aussi commencer une église clandestine à côté. »

Alors Juanito a démarré dans sa propre maison. Juanito vola les diacres du club du Révérend Juan Ortiz et commença à essayer d'en faire des disciples. (Dans cette nouvelle structure, je ne suis plus un révérend, je suis juste Juanito. Avant il fallait que je sois respecté; maintenant je ne cherche qu'à être aimé.)

Je donnai ma vie à ces disciples. Je les servis. Nous fîmes des sorties ensemble à la campagne.

Nous mangeâmes ensemble ; ils dormirent chez moi et je dormis chez eux. Nous devînmes une famille.

Au bout de six mois environ (cela ne s'est pas fait en une nuit), tout le club se mit à remarquer que mes disciples s'intéressaient davantage à eux pour les aider, les aimer, les conseiller. Alors je permis à mes disciples de voler quelques membres de plus et de commencer à en faire des disciples eux-mêmes.

Il nous a fallu près de trois ans, mais à la fin nous avions transformé tout le club en une famille de plus de 1500 disciples.

Cela nécessita, bien entendu, la création d'un certain nombre de cellules. Pendant les transformations, de nouvelles personnes se convertissaient dans les cellules mais nous leur interdisions de venir à l'église-club parce que nous ne voulions pas les gâcher avec l'ancienne structure. Le jour vint enfin où l'ancienne structure n'était plus. Dieu soit loué I

Savez-vous ce que nous avons fait alors ? Nous avons simulé une persécution. Nous avons fait semblant que pendant tout un mois, notre bâtiment d'église nous avait été retiré. Nous nous sommes rencontrés dans les maisons, et les dimanches nous allions rendre visite à d'autres églises - catholique, baptiste, n'importe. Chacun de mes cinq disciples avait un groupe dans une partie différente de la ville. Cacho, par exemple - c'est un carrossier qui a sous lui 300 disciples répartis en différentes cellules. Il travaille

neuf heures par jour à la carrosserie et réussit néanmoins à former la vie de plus de personnes que bon nombre de pasteurs à plein temps.

Cacho et ses 300 personnes se rendirent à une église baptiste d'à peine une centaine de membres.

Vous imaginez cela ! 300 visiteurs qui débarquent un beau dimanche matin. « D'où venez-vous tous ? »

- « Nous sommes de l'église du Frère Ortiz. »
- « Que faites-vous donc ici ? »
- « Nous sommes venus vous rendre visite. »
- « Et votre réunion? »
- « Eh bien, nous l'avons supprimée pour pouvoir venir et être avec vous. »

Voyez-vous, avec une pareille structure, on peut faire ce qu'on veut. Vous pouvez rassembler tout le corps en quelques heures si c'est nécessaire. La prochaine fois que nous monterons une persécution simulée, nous allons essayer de le faire en hiver pour voir comment ça marche.

Peut-être qu'un jour nous pourrons nous passer complètement de bâtiment. Mais nous ne le vendrons pas. Nous y installerons des lits et des réfectoires pour venir en aide aux pauvres de la région. Ce sera aussi un centre d'accueil pour les visiteurs et les apôtres en tournée. Mais plus jamais ce ne sera une caverne où les croyants se cachent du monde. Jésus n'a jamais dit, « Pécheurs, venez à l'église. » Il a dit, « Allez dans le monde et faites des disciples. »

Dans l'église, nous restons assis sur des bancs et nous chantons, « Reviens, reviens / Toi qui es fatigué, reviens à la maison. » Nous devrions au contraire chanter, « Allez, allez, vous qui êtes assis, allez. » Nous avons tout mis à l'envers. Les pécheurs sont morts, perdus, sourds, aveugles.

Et pourtant nous mettons des affiches pour qu'elles soient lues par des aveugles. Si nous n'arrivons pas à mobiliser les chrétiens qui sont censés être vivants, comment pouvons-nous espérer mobiliser ceux qui ne sont pas sauvés ?

Nos cellules, par contre, sont déjà dans le monde. Elles se retrouvent n'importe où - à la maison, dans un parc, au restaurant, à la plage. Certaines se rencontrent à six heures du matin, d'autres à minuit, parce qu'il y a des gens qui travaillent tard. Elles sont souples.

À la fin, nous sommes revenus un jour à l'appellation membre mais avec une définition complètement renouvelée. Un membre d'un corps est :

- Quelqu'un qui est dépendant. Vous n'avez jamais vu un nez se promener dans la rue tout seul. Le corps doit être uni en tant que corps. Si un membre est indépendant, il ne fait pas partie du corps.
- 2. Une partie du corps qui relie deux autres parties. L'avant-bras relie la main au bras, etc.
- 3. Quelqu'un qui transmet les éléments nutritifs. Il reçoit de la nourriture pour lui-même et pour les autres membres en dessous de lui.
- 4. Quelqu'un qui soutient, qui reste en place. On ne peut tirer d'un coup sec sur un membre et l'arracher du corps. Vous est-il déjà arrive qu'en rentrant chez vous votre femme vous dise, « Où est-ce que tu as perdu ta jambe droite ? » C'est impossible. On ne perd pas ses membres comme ça.
- 5. Quelqu'un qui passe ses ordres. La tête donne un ordre à la main, mais cet ordre doit passer par les autres membres intermédiaires. La main ne se met jamais à mépriser l'avant-bras au point de lui dire, « Je crois que je vais me détacher de toi et me relier par un câble directement à la tête. » Non. Nous sommes un corps.
- 6. Quelqu'un de souple. Un corps est élastique. Une organisation marche comme un robot.

Dans le passé, quelqu'un qui avait une nouvelle idée ou un nouveau talent se trouvait généralement dans la nécessité de sortir de l'église pour pouvoir exercer son ministère.

Les personnes qui avaient une vision, devaient s'adresser à Jeunesse en Mission, Jeunesse pour Christ, les Navigateurs, ou d'autres mouvements analogues pour donner une expression à leur vision.

Mais quand l'église est un corps de disciples, elle est élastique. L'église se répand aux quatre coins de la terre ; elle est libre d'être le sel de la terre et la lumière du monde.

### 15. Les saintes traditions protestantes

« Qui étais-je, moi, pour pouvoir m'opposer à Dieu ? » Actes 11.17

Je me souviens encore de combien j'étais fier le jour où mon fils aîné partit pour la première fois à l'école. En Argentine, tous les écoliers portent une blouse blanche, et nous étions allés dans le meilleur magasin pour acheter la blouse la plus solide, la plus chère que nous pouvions.

Qu'est-ce qu'il était bien dedans!

Mais nous n'étions plus si heureux quand, six mois plus tard, nous nous sommes aperçus qu'il ne pouvait plus entrer dans cette blouse de première qualité. David avait grandi. Il nous fallut la mettre de côté et aller en acheter une autre.

Aujourd'hui, bien sûr, nous sommes plus avertis. Pour chacun de nos quatre enfants, nous achetons la blouse la moins chère du magasin, parce que nous savons que dans six mois elle ne lui ira plus.

C'est comme ça aussi avec les structures. Elles nous rendent de bons services tant que tout reste pareil. Mais quand nous grandissons, elles ne vont plus.

Ce fut ainsi dans notre église. Plus nous grandissions dans la vie de disciple, plus nous découvrions que nos structures empêchaient le nouveau courant de l'Esprit. Non pas parce que les structures étaient mauvaises - nous ne les méprisions pas - simplement, nous avons reconnu qu'elles n'étaient plus à notre taille.

Les conducteurs responsables ne doivent pas s'offusquer quand nous parlons de changer les structures. Cela veut dire tout simplement que nous sommes en train de grandir. Si nous sommes capables de vivre pendant des années et des années dans les mêmes structures, c'est une preuve que nous ne grandissons pas. Par exemple, dans mon église, nous avions utilisé le même recueil de chants pendant quarante ans. Depuis que Dieu a commencé à nous renouveler, nous avons changé de recueil cinq fois.

Le vin nouveau exige de nouvelles outres. La différence n'est pas dans le style ; ce n'est pas qu'une outre soit plus attrayante ou plus à la mode que l'autre. On ne se défait pas des vieilles outres parce qu'elles sont vieilles ; on les remplace parce qu'elles sont rigides. La peau doit être souple et élastique pour accommoder le vin nouveau.

Les vieilles outres dont a parlé Jésus en Matthieu 9.17 sont les vieilles structures traditionnelles, qui bien souvent sont plus dures que quoi que ce soit d'autre. Certains d'entre nous laisseraient tomber plus facilement un ou deux versets de la Bible que de laisser tomber une tradition! Nous nous trouvons même souvent en porte-à-faux avec la Bible pour pouvoir conserver notre structure.

Il m'est arrivé une fois de demander à un catholique, « Dites-moi - où dans la Bible trouvez-vous le culte de Marie ? » Je voulais vraiment le redresser.

Il était très humble. Il répondit, « C'est vrai, il est possible que l'Église Catholique mette trop l'accent sur Marie, mais au moins Marie est dans la Bible n'est-ce pas ? »

« Oui, » répondis-je.

« Mais où dans la Bible sont les dénominations que vous défendez tant ? » demanda-t-il.

Voyez-vous, nos dénominations sont nos traditions, au mépris de ce que dit la Bible. Jésus n'a qu'une seule épouse, l'Église. Il n'est pas polygame. Et pourtant nous disons aux gens que d'une façon mystérieuse les dénominations font même partie de la volonté de Dieu! Nous rendons Dieu coupable de nos divisions, de notre manque d'amour. Et puis nous osons critiquer les catholiques pour leurs traditions.

Au moins, leurs traditions sont plus vieilles que les nôtres. Nous ne devrions pas essayer de retirer la paille des yeux des catholiques avant d'avoir ôté la poutre qui est dans les nôtres. (Au début de ce renouveau, que nous avons vécu, j'ai commencé à écrire un livre qui avait pour titre Les Saintes Traditions de l'Église Protestante. Mais je me suis rendu compte que je ne l'écrivais pas avec amour ; alors, j'ai arrêté.)

J'ai déjà mentionné notre tradition de fermer les yeux pour prier. Plus d'une fois la Bible illustre exactement le contraire.

J'ai aussi relevé le fait que la Bible dit, « Celui qui croira et qui sera baptisé sera sauvé » (Marc 16.16). Notre tradition a décidé que celui qui croira et sera sauvé, sera, après des mois de mise à l'épreuve, baptisé.

Jésus nous a dit, « Allez, faites de toutes les nations des disciples, baptisez-les au nom du Père, du Fils et du Saint Esprit, et enseignez-leur à garder tout ce que je vous ai prescrit » (Matthieu 28.19-20). Notre tradition nous dit d'aller et de faire des disciples, leur enseignant à observer tout ce que Jésus a prescrit, et les baptiser ensuite. Dans certaines églises, il faut même que les membres votent pour savoir si une personne peut être baptisée.

D'où est-ce que nous avons pris tout cela ? Je ne sais pas. Cela fait partie de la sainte tradition protestante. Et tous ceux qui ne se plient pas à la tradition sur chaque point et détail, nous les mettons hors de l'église.

Les traditions et les structures sont tellement fortes ! Il m'arrive parfois de me demander s'il n'y a pas un mauvais esprit qui les nourrit par derrière. Il est étonnant de voir la puissance de la tradition même chez un apôtre comme Pierre quand il fut envoyé chez Corneille.

Pierre avait été présent le jour où Jésus avait dit, « Allez, faites de toutes les nations des disciples. » Il avait également entendu Jésus leur dire très clairement d'être ses témoins « à Jérusalem, dans toute la Judée, dans la Samarie et jusqu'aux extrémités de la terre » (Actes 1.8).

Mais quand il s'est agi d'être effectivement un témoin chez Corneille, un centurion païen, la tradition de Pierre était incapable d'être aussi élastique. Le Seigneur continuait à le frapper avec la vision des animaux dans la nappe, lui disant, « Ce que Dieu a déclaré pur, ne le regarde pas comme souillé » - et Pierre de rétorquer, « Non, Seigneur... » (Actes 10.14-15). Les traditions ont un pouvoir mystérieux ; parfois elles arrivent même à noyer la voix de Dieu Lui-même.

C'est la tradition qui nous fait dire, « Seigneur, NON! » Dans la Bible, nous entendons parler de l'unité du Corps de Christ, et nous disons, « Non! Dieu veut les dénominations comme elles sont. » La Bible est notre règle de foi et de vie, disons-nous - à moins qu'elle ne soit en conflit avec notre tradition. Inouï!

Enfin le Seigneur dit à Pierre, « Voici trois hommes qui te cherchent ; lève-toi, descends et pars avec eux sans hésiter, car c'est moi qui les ai envoyé » (versets 19 et 20). (Il ne

dit pas que les trois hommes sont des païens, ni quelle est leur mission." Pierre décide enfin qu'il peut obéir au moins à cela. Les hommes racontent une histoire tout à fait étonnante de Corneille qui prie, reçoit une visite angélique et est dirigé à Jaffa, vers cette maison même, dans cette rue même où il trouverait un dénommé Pierre! Que peut dire l'apôtre? Il ne peut que les accompagner.

Mais à chaque pas il rechigne. Il entre dans la maison de Corneille et, presque, la première chose qu'il trouve à dire est, « Vous savez que c'est une abomination pour des gens comme nous de venir voir des gens comme vous » (çà, c'est une traduction très approximative de la Bible espagnole).

Que direz-vous si quelqu'un devait se présenter chez vous en disant cela ? Vous diriez, « Monsieur, voilà la porte! »

Vous pouvez imaginer ce que doit ressentir Corneille. Il a invité tous ses amis et parents chez lui. « Vous allez faire la connaissance d'un véritable homme de Dieu, » leur a-t-il dit. « Un ange m'a dit de l'appeler. C'est un homme tellement saint et tellement parfait qu'il saura nous expliquer tout au sujet de Dieu. »

Et voilà que Pierre entre en l'insultant. Pierre fait quelques remarques expliquant pourquoi il a daigné venir, puis il dit, « Je vous demande donc pour quelle raison vous m'avez fait venir » (verset 29).

Un apôtre de Jésus-Christ - et il ne sait pas ce qu'il a à faire ? Même un petit enfant saurait le lui dire. Pierre sait que sa question est stupide. Mais il n'a pas envie de donner le message.

### Pourquoi ? La tradition!

Alors Corneille reprend encore une fois son histoire depuis le début, répétant ce que ses hommes avaient dit à Pierre deux jours auparavant. Et enfin, Pierre se met à prêcher. Il explique ce qui concerne Jésus, Ses miracles, Sa mort et Sa résurrection.

Pierre est-il disposé à aller de l'avant et appeler les païens à la repentance ? Je ne le crois pas !

Je crois qu'il est tout simplement en train de gagner du temps. Quand pour finir, Dieu Lui-même fait irruption malgré lui et les personnes présentes commencent à louer le Seigneur, parlant en langues, pleurant, peut-être même en dansant - qui sait ?

Pierre se précipite dans la pièce voisine pour conférer d'urgence avec ses amis Juifs. « Qu'est-ce qui se passe là-dedans ? » lui demande quelqu'un. « Qu'est-ce que tu as fait, Pierre ? »

« Mais je n'ai rien fait, moi ! » dit Pierre. « Ce n'est pas moi qui les ai baptisés dans l'Esprit - c'est Dieu. Je n'y peux rien ! »

« Eh bien, qu'est-ce qu'on va faire maintenant ? On les baptise d'eau ? »

Les païens n'ont aucun problème - eux sont en train de jouir de l'effusion de l'Esprit. Mais les traditionalistes ont par contre un gros, gros problème sur le dos. Leur structure a été ébranlée.

Ils en discutent vivement entre eux. Finalement Pierre se prononce : « Je crois que nous devrions les baptiser. Après tout, si Dieu...! »

- « Pierre! Comment vas-tu expliquer ça aux gros bonnets à Jérusalem? »
- « Je ne sais pas, mais je n'arrive pas à trouver de raison valable pour ne pas les baptiser. »

Quand ils reviennent à Jérusalem, la nouvelle les a déjà précédés. Pierre entre au siège de l'église. « Bonjour, frère, ça va ! » lance-t-il à quelqu'un.

- « Il y a une réunion du directoire à six heures. »
- « Quoi?»
- « Tu m'as entendu réunion à six heures. »
- « Pour quoi faire? »
- « Tu le sauras quand tu y seras. »

La réunion commence. « C'est bon, Pierre, » dit quelqu'un. « Il parait que tu es entré dans la maison d'un païen et que tu as même osé manger avec lui ! Ne nous touche pas ! Alors est-ce que c'est vrai ? »

Pierre commence à raconter son histoire. « ... Lorsque je me mis à parler, le Saint-Esprit descendit sur eux - »

- « Non! Non!»
- « comme il l'avait fait au commencement sur nous aussi »
- « Non!»

« ... puisque Dieu leur a fait le même don qu'à nous qui avons cru au Seigneur Jésus-Christ, qui étais-je moi, pour pouvoir m'opposer à Dieu ? »

Écoutez ce que dit la Bible : « Après avoir entendu cela, ils se calmèrent et glorifièrent Dieu, en disant : Dieu a donc accordé la repentance aussi aux païens, afin qu'ils aient la vie » (Actes 11.15-18).

Le pouvoir de la tradition est redoutable. Dieu est empêché de faire beaucoup de choses qu'll aimerait faire, à cause de notre esclavage. Nous sommes scandalisés chaque fois qu'll nous demande de changer un tant soit peu.

Notre façon de penser est comme une petite table d'appoint qui ne peut supporter qu'une lampe ou quelques livres. Cela ne sert à rien de vouloir y poser un réfrigérateur ; la table s'effondrerait.

C'est ce qui se passe quand notre façon de penser traditionnellement reçoit quelque chose de plus que ce à quoi nous avons été habitués. Nous nous effondrons.

Je me souviens de la première fois où je suis entré dans une église des Assemblées de Dieu et que j'y ai vu des gens qui frappaient des mains. « Oh! », me suis-je dit. « Ces gens sont terriblement mondains. » Je le leur dis. La structure de mes pensées était incapable d'accepter cette innovation.

Mais ensuite ces braves gens me rappelèrent tous les textes des Psaumes où il est question de frapper dans les mains devant le Seigneur.

Il se passa la même chose quand, pour la première fois, je vis des gens danser devant le Seigneur. Oh ! J'étais scandalisé. Ma tradition n'autorisait pas cela. Encore une fois, Dieu me fit savoir qu'll avait déclaré cela pur, et que je ne devais pas déclarer cela souillé.

Vous souvenez-vous de la femme qui vint répandre le flacon de parfum sur la tête de Jésus ?

Les disciples en furent atterrés. « À quoi bon cette perte ? » s'écrièrent-ils (Matthieu 26.8). Jésus leur dit, « Elle a accompli une bonne action à mon égard » (verset 10). Merveilleux ! Sa façon de penser à Lui n'était nullement choquée.

Il nous faut demander à Dieu de fortifier nos tables pour qu'elles puissent supporter tout poids qu'Il voudra y poser. Il veut faire de grandes choses en notre temps, mais Il se retient de peur de nous écraser.

Que devons-nous faire pour connaître dans notre expérience la pleine volonté de Dieu ? Deux choses, nous dit Romains 12.1-2. D'abord, nous devons présenter nos corps comme un sacrifice vivant et saint. Un sacrifice vivant vaut mieux qu'un sacrifice mort, parce qu'un sacrifice vivant a un avenir. Dieu pourra en faire tout ce qu'll voudra.

Deuxièmement, nous devons être transformes par le renouvellement de notre intelligence.

Nous devons être prêts pour le changement. Être dans la volonté de Dieu c'est être continuellement disposés au changement. Parfois nous disons, « Seigneur, montre-moi Ta volonté, » mais cela ne ferait aucune différence s'll accédait à notre demande. Nous sommes comme un train qui dirait, « S'il vous plaît, conduisez-moi sur les rails. » Pour quoi faire ? Les rails sont déjà posés.

Les rails sont nos conditions. Nous prions, « Seigneur aide-nous à faire Ta volonté », mais les rails sont déjà bien en place.

Nous sommes comme les enfants dans les voitures des manèges à la foire. Ils tournent le volant dans tous les sens, mais la voiture ne s'en soucie pas le moins du monde et continue à suivre sa piste. C'est ainsi que nous sommes dans l'église et dans les conseils de nos dénominations. Nous faisons toutes sortes de gestes et de mouvements, mais tout reste pareil.

# 16. Changer les traditions

« J'exhorte donc les anciens parmi vous... faites paître le troupeau de Dieu qui est avec vous, non par contrainte, mais volontairement, selon Dieu... » 1 Pierre 5.1-2

Lorsque Dieu commença à nous renouveler, il y eut des traditions qu'il fallait changer.

La tradition de la démocratie était l'une des plus enracinées. Nous commençâmes à voir que l'église primitive n'avait pas été très démocratique. Elle était théocratique. Dieu donnait des ordres aux apôtres, qui disaient au peuple ce que Dieu attendait de lui. Ils nommaient aussi les anciens dans les églises. Tout le monde était obéissant.

C'était une église dirigée par la tête, non par les pieds. La puissance coulait de haut en bas en passant par le milieu.

Dans une démocratie, l'ordre est inversé. La puissance est à la base. La tête doit obéir aux ordres des pieds.

Nous ne voyons nulle part que Paul ait dit à Timothée « Timothée, est-ce que je pourrais t'intéresser à l'éventualité d'une collaboration avec nous dans ce ministère ? Si tu en avais le désir, nous serions ravis de t'avoir avec nous. »

Actes 16.3 dit, « Paul voulut l'emmener avec lui ; il le prit donc... » C'était tout !

Les apôtres avaient même le droit de définir la doctrine. Le Nouveau Testament ne parle pas de la « doctrine de Jésus » mais de la « doctrine des apôtres ». Ils étaient infaillibles.

Les problèmes survinrent quand l'église théocratique perdit son charisme, sa puissance spirituelle. Ses chefs en vinrent à être davantage conscients de la puissance matérielle, terrestre que de ce qui venait d'en-haut. Ils gardèrent la même forme de gouvernement, mais l'esprit n'y était plus. Ils étaient comme un étui à stylo vide. Extérieurement ils paraissaient ne pas avoir changé, mais intérieurement, ils étaient vides.

Le pape continua de se considérer infaillible, et j'arrive très bien à comprendre pourquoi.

Après toutes les lettres que Pierre avait écrites, les lettres de Jean et les autres, étaient toutes la vérité. Pourquoi est-ce que cela n'aurait pas continué? Cela aurait pu; mais sans le charisme, la révélation divine venant du ciel, l'Église devint un élément dangereux dans le monde.

Certains fils de l'Église - Savonarole, Huss, Luther et d'autres - essayèrent de la renouveler, mais l'Église refusa de reconnaître leur ministère. Ils auraient pu apporter une vie nouvelle à l'Église Catholique, mais au lieu de cela ils en furent chassés. C'est le problème de la puissance sans la révélation.

Alors les églises protestantes réagirent et décidèrent d'être démocratiques. C'était bien, pendant un temps ; il en résulta que les soi-disant laïques furent à nouveau incorporés dans le travail de l'église. Il leur fallait à nouveau réfléchir, voter, travailler.

Mais ce n'était pas le remède. Au Moyen Age, le pape était devenu le substitut de la parole du Seigneur. Voilà que désormais le substitut était le vote de la majorité. Le peuple ne savait toujours pas avec certitude ce que Dieu lui disait. Au lieu de cela, ils disaient, « Votons et ce qui remporte l'adhésion de la majorité des voix doit être la volonté de Dieu. »

La majorité n'a pas toujours raison. Ce fut la majorité qui façonna le veau d'or dans le désert.

Ce fut la majorité qui se détourna de Jésus après Son enseignement rapporté en Jean 6.

En ces temps où Dieu est en train de restaurer les ministères et les charismes, nous allons au-devant de pas mal de difficultés avec la démocratie. Je ne plaide pas pour une forme épiscopale de gouvernement, mais je ne plaide pas non plus pour une forme démocratique de gouvernement. Sans charisme, ni l'une ni l'autre ne sont bibliques. Peut-être que, quand Dieu suscite un renouveau, ceux qui sont dans un cadre épiscopal sont plus réceptifs - je ne sais pas.

Ils sont déjà habitués à prendre des ordres d'hommes qui n'ont pas la plénitude de l'Esprit ; qu'en sera-t-il si leurs évêques sont réellement en contact avec Dieu ?

Tout au long de l'histoire, on a débattu de la question du gouvernement de l'église, et je ne pense pas qu'elle puisse trouver une solution pour une raison très simple ; une forme biblique de gouvernement de l'église ne marchera pas dans une église qui n'est pas biblique.

La Bible ne parle de l'église qu'en deux dimensions seulement : universelle et locale. Église universelle veut dire « L'église de toute la terre ». Église locale veut dire « L'église d'une localité donnée. »

Mais depuis la Réforme Protestante, nous avons une nouvelle forme d'église qui n'est ni universelle, ni locale. C'est la dénomination. Les dénominations ont essayé toutes les formes de gouvernement que vous puissiez imaginer, depuis les formes épiscopales les plus rigides sur la droite, aux formes presbytérales, au centre, aux formes congrégationalistes sur la gauche.

Et pourtant nous n'avons toujours pas de solution à la question. Pourquoi ? Parce qu'on ne peut pas mettre des pièces de Citroën sur une Renault. La dénomination ne correspond pas à l'église locale du Nouveau Testament, et de ce fait, aucun de nos efforts pour trouver une structure conforme au Nouveau Testament ne pourra réussir.

J'ai eu une fois l'occasion de me rendre en Équateur et j'y ai vu les grandes bananes sucrées qui y poussent. Les ayant admirées et ayant demandé la permission de ramener un plant chez moi, car les nôtres sont nettement plus petites, on me répondit : « Vous savez, cela ne servirait pas à grand-chose, parce qu'en Argentine il fait trop froid pour faire pousser des bananes aussi grandes que celles-ci. Il vous faudrait déménager notre terre, notre pluie, notre température ; il vous faudrait tout l'Équateur en Argentine. »

Ainsi en est-il de nous. Nous avons fait un voyage à l'église primitive et nous y avons découvert le baptême dans le Saint-Esprit. Et nous avons essayé de le transplanter dans notre église sans emmener le climat avec. Il en résulte que nous produisons de petites bananes tronquées. Que s'est-il passé ? Le Saint-Esprit est le même qu'au premier siècle. Mais on dirait que nous L'avons dilué - un litre pour environ cent litres d'eau froide! Nous L'avons affaibli.

Il ne nous est tout simplement pas possible d'avoir un gouvernement d'église biblique et efficace dans une structure qui n'est pas biblique.

Qu'est-ce qu'une église biblique ? L'église d'une localité. L'église de chaque localité est une.

Dire qu'il y a deux ou trois ou dix églises, ne veut strictement rien dire ; l'église est une, comme Dieu lui-même.

Quand Dieu s'est révélé à Moïse dans le buisson ardent, Moïse a voulu savoir quel était Son nom. La réponse de Dieu fut à peu près celle-ci : « Moïse, tu viens d'Égypte où il y a un grand nombre de dieux, et il te faut des noms pour les situer tous. Mais il n'y a qu'un seul Dieu. En dehors de moi, il n'y en a pas d'autres. »

Moïse ne comprenait pas. Il voulait un nom. Alors Dieu lui dit, « Écoute, si nous étions plusieurs, nous aurions besoin de noms. Mais je n'en ai pas besoin - je suis qui je suis. Je suis l'unique. »

« Mais quand je retournerai en Égypte, il faudra bien que je T'appelle par un nom. Qu'est-ce que je dirai ? »

« Eh bien, tu devras te contenter de dire que Je Suis qui t'a envoyé ». Quel drôle de nom!

Il en est de même pour l'Église. Les gens me demandent souvent, « De quelle église êtes-vous ? »

Ma réponse est alors, « De l'Église ».

« Mais laquelle? »

« L'Église. »

« Oui, d'accord, d'accord - mais vous savez ce dont je veux parler. De quelle église êtes-vous ? »

Il n'y a qu'une seule église. Dans le Nouveau Testament, ils n'ont jamais eu à se casser la tête pour trouver un nom pour l'église, parce qu'il n'y en avait qu'une. Une fois, à Charlotte, en Caroline du Nord, on m'a dit qu'il y a 400 églises dans cette ville. Cela n'est pas tout à fait vrai.

Il n'y a qu'une église à Charlotte brisée en 400 morceaux. Il ne peut y avoir qu'une seule église par localité.

Il nous faut donc découvrir comment recoller les morceaux. Nous devrions grimper en haut de l'immeuble le plus haut de la ville et dire, « Seigneur, montre-moi l'église de

cette ville telle que Tu la vois. » Nous sommes myopes. Nous croyons que Dieu ne regarde que par notre petit groupe, à travers une longue-vue depuis le ciel, en se disant, « Qu'est-ce que c'est bien agencé! Ils n'ont pas lésiné sur l'orgue... et quelle belle moquette! » Écoutez, Il nous regarde et Il pleure.

À travers Ses larmes, Il dit ce que Jésus a dit quand Il a pleuré sur Jérusalem : « Combien de fois ai-je voulu rassembler tes enfants, comme une poule rassemble ses poussins sous ses ailes, et vous ne l'avez pas voulu ! Voici : votre maison vous est laissée déserte... » (Matthieu 23.37-38).

Il voit les différents pasteurs de la ville comme étant tous co-pasteurs de Son Église une. S'ils sont co-pasteurs, ils devraient se rencontrer, avoir de la communion fraternelle, s'aimer les uns les autres. Ils devraient presque vivre ensemble comme les douze pasteurs de l'église de Jérusalem. Ils sont le conseil des anciens de la ville, ayant la charge du troupeau de Dieu.

Dans certains endroits aujourd'hui, nous avons tellement renversé les choses que nous appelons « anciens » des diacres. Alors on a cette étrange situation où l'on voit des « anciens » servir sous des pasteurs. Nous n'avons pas compris que dans le Nouveau Testament, les deux recouvrent la même réalité. Jésus est la Tête qui, dans la vision de Jean en Apocalypse 1, marchait au milieu des chandeliers (les églises). Chaque église dans chaque localité est différente ; elle s'adapte aux besoins locaux de la même manière que l'église de Jérusalem s'est développée dans un sens et l'église d'Antioche dans un autre. Mais elles sont toutes sous la seigneurie de Jésus-Christ. Et grâce à la direction des apôtres et des anciens, le Royaume de Dieu doit être apporté dans chaque localité.

Ce concept nous paraît-il étrange ? Une menace pour nos traditions ? Il est vrai, j'en conviens, qu'on ne peut par un simple claquement de doigts en finir avec nos dénominations. Même nos gouvernements civils en sont venus à s'y attendre de notre part. Mais il ne faut pas que cela nous empêche de discerner le vrai Corps de Christ dans chaque localité. La sainte tradition protestante ne doit pas barrer le chemin à la croissance.

### 17. Au-delà du dimanche matin

« Allez, faites... des disciples » Matthieu 28.19

Le moment est venu de parler de la « technique » pour faire des disciples. J'hésite à le faire, de peur que vous ne soyez tentés d'essayer de copier ce que je dis, sans être préalablement renouvelés par l'Esprit. Si ce devait être le cas, vous seriez bien vite frustrés.

L'église doit d'abord être renouvelée dans sa compréhension de la seigneurie de Christ et de notre rôle d'esclave - tout ce que j'ai partagé avec vous dans la Première Partie - avant de pouvoir utiliser ces techniques. On n'a pas besoin de nouvelles outres tant qu'on n'a pas de vin nouveau. Le plus important est de se procurer le vin nouveau ; ensuite, on peut s'occuper de la structure qui le contiendra.

Nous n'avons pas trouvé ces techniques dans un livre ou une salle de classe. Elles sont issues de notre vie ensemble. Nous avons même commencé à les pratiquer sans y réfléchir préalablement ; nous essayions simplement d'être élastique afin de permettre l'activité provoquée par le vin nouveau.

Tout d'abord, la formation de disciples doit commencer par les pasteurs. Si les pasteurs ne décident pas de se retrouver comme je l'ai expliqué au chapitre précédent et de se considérer comme les anciens de l'unique église de Dieu de leur ville, ils ne pourront jamais faire de leurs fidèles des disciples. La formation de disciples ne va pas du bas vers le haut ; elle doit nécessairement venir du haut vers le bas. Pour pouvoir faire des disciples, nous devons être des disciples. Être disciple n'est pas simplement un enseignement, un sujet intéressant à débattre en classe ; c'est une situation de vie. Un pasteur ne peut pas simplement reprendre ses anciens sermons et s'imaginer qu'ils lui permettront de faire des disciples. Cela ne marchera pas.

La volonté de Dieu pour aujourd'hui ne se révèle qu'à travers le groupe de ministres. C'est lorsqu'ils passeront du temps ensemble devant Dieu dans la prière et s'aimeront les uns et les autres, que Dieu révélera Ses plans pour leur ville. Dieu peut enfin parler à Ses bergers en tant qu'unité.

Si nous, les pasteurs, ne sommes pas soumis les uns aux autres, comment pouvonsnous nous attendre à ce que nos fidèles nous soient soumis ?

Les autres pasteurs de l'église une de Dieu constituent une garantie très sérieuse pour les disciples qu'ils ne seront pas abusés par un dictateur. Ils savent que leur pasteur est aussi un disciple, soumis à la direction du conseil des anciens de la ville.

Il faut du temps pour former un groupe de pasteurs comme disciples. Mais il faut que cela se fasse. C'est tout à fait étonnant ce qu'on apprend dans cette situation. J'étais personnellement un fier pentecôtiste qui n'aurait jamais le moins du monde imaginé que le frère baptiste, réformé, méthodiste ou catholique puisse m'apprendre quelque chose de nouveau. J'avais le « plein » évangile. Mais quand nous nous sommes retrouvés pour la première fois en 1967, j'ai commencé à voir que mon église et moi-même nous n'étions pas si parfaits après tout.

Tout pasteur n'est pas un prophète ou un évangéliste. Mais ensemble, nous nous enrichissons par le partage de nos ministères. Nous sommes aujourd'hui environ vingtcinq pasteurs. Ce groupe est devenu l'une des cellules mères de Buenos Aires. Une fois qu'elle fonctionnait bien, nous nous sommes tournés vers le choix de quelques disciples pour chaque ancien. Nous devions veiller à ne pas choisir des gens d'après leur tête, ou leur éducation, ou leur richesse - non, non. Dieu seul doit nous guider dans notre choix de disciples. Sur le plan humain, Paul n'aurait jamais choisi Timothée. Il était trop jeune. Il était aussi timide ; il fallait que Paul lui écrive régulièrement des exhortations du genre : « N'aie donc pas honte du témoignage à rendre à notre Seigneur, ni de moi, prisonnier pour lui » (2 Timothée 1.8). Et pour couronner le tout, il souffrait de maux de ventre chroniques. Quel disciple!

Mais Timothée avait été choisi par Dieu.

Jésus pria toute la nuit avant de choisir Ses douze (Luc 6.12-13). Le choix de disciples est une décision spirituelle grave.

À partir de là, les cellules commencèrent à se multiplier. Plus nous progressions dans cette voie, plus il devenait essentiel de reconnaître la seigneurie de Christ - comme vous allez le constater.

Chaque disciple a sept soirées dans la semaine, n'est-ce pas ? (En Argentine, nous parlons de soirées, parce que presque tout le monde travaille toute la journée.) Une soirée est consacrée à la cellule où le disciple reçoit.

Deux soirées, il donne. Dans une de ces cellules, il forme les vies des nouveaux convertis ; dans l'autre il forme les vies de futurs responsables de cellules. Vous voyez le facteur de multiplication qui fonctionne tout le temps!

Donc, quand quelqu'un devient un croyant, il commence par ne fréquenter qu'une seule cellule, une cellule pour les bébés en Christ. Bientôt, il passe à une cellule où il sera formé pour prendre des responsabilités. Enfin il commence à fonctionner en tant que disciple à part entière - recevant d'en-haut et en même temps donnant à la fois à de nouveaux convertis et à des disciples plus jeunes. Personne n'est saigné à blanc parce qu'il ne fait que donner. Mais personne non plus ne reste là, à simplement grossir.

Une quatrième soirée de la semaine (généralement le dimanche), nous nous retrouvons tous ensemble.

Une cinquième soirée est consacrée à la famille. Ça, c'est un commandement. Les célibataires doivent consacrer leur soirée à leurs parents. Après tout, les relations familiales sont très importantes dans la formation du disciple ; c'est, rappelons-nous, un nouveau style de vie et non pas une simple façon de parler.

Une sixième soirée est consacrée au repos. Ça aussi, c'est un commandement. Nous en avons besoin, parce qu'il est rare que nous nous couchions avant une heure du matin les soirs de cellule. Alors il est nécessaire que nous nous reposions à cause du Royaume. Le Roi a besoin que nous soyons reposés pour bien faire notre travail. C'est pour cela qu'il a donné à Moïse le quatrième commandement.

Beaucoup de chrétiens disent que le dimanche et leur jour de repos. Comment peuvent-ils dire cela ? C'est au contraire le jour où ils se fatiguent le plus. Ils se lèvent tôt pour l'École du Dimanche (En Argentine, comme dans d'autres pays, l'École du Dimanche ne concerne pas uniquement les enfants. Il y a des classes pour chaque tranche d'âge.), puis il y a le culte, ensuite l'après-midi ils distribuent des traités, après quoi il y a la réunion de jeunes, puis la réunion du soir. Nous, nous répartissons nos quatre réunions sur toute la semaine ; eux les bourrent toutes en une seule journée ! Ce n'est pas exactement ce qui s'appelle un jour de repos.

Quand Dieu a dit, « Tu ne feras aucun ouvrage » (Exode 20.10), c'est exactement ce qu'll voulait dire. Les fabricants de textiles mettent des étiquettes qui disent, « Laver à telle température, repasser comme ceci, ». Quand Dieu nous a faits, Il a dit, « Un jour

par semaine, cette machine doit être au repos. » Les médecins et les psychiatres ne gagneraient pas autant d'argent si les gens suivaient les instructions de Dieu.

Voilà pourquoi nous avons cessé de nous rencontrer le dimanche matin. Nous avons besoin de dormir! Tout le monde reste à la maison et dort jusqu'à dix ou onze heures le dimanche matin.

C'est différent, mais ça marche.

La septième soirée est laissée au renforcement. Elle est consacrée au sujet des six autres soirées qui a besoin de plus d'attention. Le disciple va voir son responsable pour recevoir de l'aide pour un de ses points faibles, ou bien il va visiter un de ses propres disciples, ou bien il renforce ses liens familiaux, ou bien il se repose.

Puis, une fois par mois, toutes les cellules partent à la campagne pour un week-end du vendredi soir au dimanche midi. Nous partageons ensemble, vivons ensemble, confessons nos péchés les uns aux autres, et bâtissons la relation communautaire entre nous.

Vous voyez maintenant pourquoi nos gens doivent être totalement engagés envers le Royaume! Toute la journée, pendant qu'ils travaillent, ils réfléchissent à ce qu'ils vont faire pour le Royaume une fois leur travail terminé. Ils sont disciples vingt-quatre heures sur vingt-quatre. (Après tout, je ne pense pas que j'ai besoin de me faire trop de souci quant à l'éventualité que des gens essayent de nous copier sans être soumis à Jésus. Ils ne tiendraient pas le coup longtemps.)

Qu'est-ce qu'une cellule ? Cellule est le nom provisoire pour une réunion de plusieurs personnes en vue de certains objectifs. Ce n'est pas un terme biblique. Le terme juste serait sans doute église de maison, mais les gens se fourvoient quand nous employons ce terme-là. Ils s'imaginent aller dans une maison pour y tenir un service religieux - cantique, lecture biblique, méditation, prière, bénédiction. Mais une cellule n'est pas du tout cela. (Le jour viendra où nous pourrons dire église de maison, une fois que les gens auront oublié à quoi ressemblait cette vieille organisation qu'on appelait église.)

Nous avons employé ce terme cellule pendant environ un an, après quoi nous l'avons remplacé par petite communauté pour souligner la notion de partage qui est si importante. En ce moment, nous nous employons à fond pour éliminer la pauvreté dans notre église. Après tout, nous sommes censés être la lumière du monde. Comment pouvons-nous nous attaquer à des problèmes de justice sociale à l'extérieur de l'église

quand nous ne les avons pas encore résolus dans l'église ? Il y a des pasteurs qui s'engagent beaucoup dans la politique pour obtenir la justice sociale - mais ils n'arrivent même pas à l'obtenir de leurs propres fidèles. Nous devrions commencer là où notre parole est entendue et obéie. Commençons par les gens qui se promènent avec une Bible sous le bras. C'est à eux de mettre en œuvre la justice sociale avant qui que ce soit d'autre.

Il est incroyable de penser que dans la même église un frère puisse avoir deux téléviseurs pendant qu'un autre n'a même pas de lit. Il est incroyable de penser que l'un a deux voitures tandis que l'autre doit marcher pendant trois kilomètres et attendre des bus pendant une heure chaque jour. Mais c'est ce qui se passe tout le temps dans mon pays.

Alors dans notre église nous mettons l'accent sur la communauté. Quand nous aurons mis un terme à la pauvreté dans notre propre église, alors nous aurons l'autorité pour parler au monde de justice sociale. Pour le moment, nous balayons notre propre porte.

Une cellule est composée de cinq à huit personnes. Si elle dépasse ce nombre, elle commence à devenir une église pour elle-même. Nous voulons que l'église reste une unité, chaque personne étant très consciente de sa place dans le Corps. (Tous les membres d'une cellule n'appartiennent pas forcément à notre propre église. Certains sont des baptistes, nazaréens, ou catholiques qui vivent dans le même quartier et désirent grandir dans la vie de disciple.) Le responsable de la cellule n'a aucun titre. Depuis que Dieu a commencé à nous renouveler, nous avons fait très attention aux titres. Jusqu'ici, nous n'avons pas encore imposé les mains à quelqu'un pour le nommer diacre, ancien, ou quoi que ce soit. Avant nous le faisions tout le temps. J'étais le Révérend, le ministre ordonné. Mais maintenant, je comprends que je ne pourrais même pas être un diacre dans l'église primitive - ils avaient plus de spiritualité, plus de sagesse, plus de puissance, plus de dons, plus de tout que les hommes les plus titres aujourd'hui.

Mon seul titre est Serviteur Inutile.

L'autorité vient de la spiritualité, non d'un titre. Autrement vous pouvez être très déçu et regretter d'avoir nommé quelqu'un diacre ou ancien. S'il grandit spirituellement, les disciples se soumettront à lui sans qu'il n'ait besoin d'aucun titre. Mais s'il n'est pas autorisé par Dieu, même le titre de Très Révérend ne signifiera strictement rien.

Je ne dis pas qu'il est mauvais de nommer des responsables ; je dis simplement qu'il est sage d'attendre et de laisser Dieu les mettre d'abord en exercice. Après il sera facile de les distinguer.

La cellule peut se rencontrer n'importe où, n'importe quand. S'il fait trop chaud dans l'appartement, ils peuvent aller à la plage ou au parc, parce qu'ils ne sont que cinq ou huit.

L'heure n'a plus d'importance. Ce n'est pas comme à l'église, qui le plus souvent est seulement ouverte à neuf heures le dimanche matin et à sept heures le dimanche soir, et si vous manquez ce créneau horaire, vous n'avez plus qu'à rentrer chez vous. (Le chemin du Seigneur et étroit, mais pas si étroit que ça).

La cellule a deux soucis majeurs : le groupe et la tâche. Dans le passé, j'étais un pasteur obsédé par la tâche. J'avais des objectifs que je voulais atteindre et je n'arrivais pas à prendre le temps de penser aux personnes que j'utilisais pour atteindre mes objectifs.

J'étais comme un cadre dirigeant dans une entreprise qui ne voit chaque employé que comme une machine, un outil nécessaire pour obtenir un profit.

J'avais appris cette attitude du système dans lequel j'avais grandi. Jeune homme, je prêchais dans les petites villes. Quand il m'arrivait d'aller au siège de ma dénomination, on ne me remarquait guère. Quand je rendais visite à mon ancienne école biblique, personne ne me saluait. J'entrais, j'allais visiter quelques étudiants, et c'était tout.

Mais après être devenu pasteur d'une grande église, c'était différent. Chaque fois que j'allais au siège ou à l'école biblique - « Oh, bonjour, Frère Ortiz, donnez-moi votre manteau... une tasse de café ? » Désormais, j'étais quelqu'un d'important pour leur tâche.

Malheur au pasteur qui tombe en disgrâce! Brusquement, il n'est plus personne.

Mais dans la nouvelle vie de disciple, nous aimons chacun, sans tenir compte de sa contribution. Chaque membre de la cellule est important. Le responsable comprend que chacun a ses appréciations et ses espoirs. La cellule s'occupe des besoins de chaque membre.

De ce fait, personne n'a besoin d'être prié pour assister aux rencontres. Il n'y a pas de coup de téléphone disant, « N'oubliez pas de venir à la cellule. S'il vous plaît, faites un effort pour venir. Allez, c'est promis ? » Non, ils viennent parce qu'ils ne peuvent pas s'en empêcher. Ils se réalisent dans ce groupe. La cellule répond à leurs besoins sociaux, leurs besoins spirituels, même leurs besoins matériels ; elle soulage leurs fardeaux et leurs problèmes de sorte qu'ils sont prêts à porter les fardeaux du Royaume.

Mais une cellule ne peut être exclusivement contrée sur le groupe. Autrement elle ne sera qu'un club d'amis qui sortent ensemble. La cellule a aussi une tâche ; le grand ordre de mission du Seigneur Jésus-Christ. Ils doivent faire des disciples, sinon la cellule n'a pas de raison d'exister.

Cependant, la tâche ne sera jamais accomplie si à l'intérieur du groupe les membres ne s'aiment pas les uns les autres. Les deux aspects sont liés.

### 18. La cellule

« Paul entra dans la synagogue, où il parla ouvertement ; pendant trois mois il s'entretenait avec eux et les persuadait en ce qui concerne le royaume de Dieu... Cela dura deux ans, de sorte que tous ceux qui habitaient l'Asie, Juifs et Grecs, entendirent la parole du Seigneur » Actes 19.8-10

Quelle est la particularité d'une cellule ? En quoi est-elle différente d'une réunion de prière dans une maison ? Elle a cinq éléments constitutifs : dévotion, discussion, programmation, mobilisation et multiplication.

Bien entendu, tous les cinq ne sont pas en évidence chaque semaine. Une réunion peut-être toute entière consacrée à la dévotion tandis que la suivante sera uniquement discussion. Mais ces cinq éléments doivent se retrouver dans la vie de la cellule. (Nous les avons trouvés dans Actes 19, où l'on voit Paul faire des disciples à Éphèse, lesquels répandirent l'évangile dans toute la province d'Asie. Ils adoraient le Seigneur, recevaient un enseignement, préparaient leurs efforts pour aller vers les autres, allaient à divers endroits, et fondaient de nombreuses églises nouvelles - dont certaines sont mentionnées dans Apocalypse 2 et 3.) Je ne pense pas avoir besoin d'expliquer ce qu'est la dévotion. Prière, adoration, louange, confession, humiliation devant le Seigneur - tout cela fait partie de la vie de dévotion d'une cellule.

La discussion est la leçon de la Parole de Dieu.

Mais nous nous y prenons autrement que vous le pensez. Nous n'abordons pas une nouvelle leçon chaque semaine. Une leçon dure généralement deux à trois mois. Pourquoi ? Parce que nous ne passons pas à la leçon suivante tant que nous ne mettons pas en pratique la première.

La Bible ne nous dit-elle pas que nous devons pratiquer la parole, et non seulement l'écouter ?

Notre génération est une génération d'auditeurs. La raison en est évidente : nous avons tant d'orateurs. Si nous parlons, et parlons, et parlons, les gens n'ont pas le temps pour autre chose que d'écouter.

Des études scientifiques nous disent qu'une personne ne se rappelle que de vingt pour cent de ce qu'elle entend - et même cela est perdu au bout de dix jours s'il n'y a aucun renforcement entre temps. Donc, quand nous sortons du culte, nous ne nous souvenons plus que de vingt pour cent du sermon - et nous oublierons même ce qui reste si nous ne le mettons pas en pratique ou si nous n'entendons pas un autre sermon sur le même sujet.

Que retenez-vous du temps que vous avez passé à l'école ? Vous vous souvenez de comment lire et écrire, faire des additions et des soustractions, multiplications et divisions.

Mais qu'est-ce que vous avez retenu de la géographie de la Chine?

Jésus n'a pas dit, « Enseignez-leur à savoir tout ce que je vous ai prescrit. » Il a dit, « Enseignez-leur à garder tout ce que je vous ai prescrit. » Voilà pourquoi l'élément de discussion de nos cellules comporte aussi la mise en pratique.

Il fut un temps où dans notre église les choses se déroulaient ainsi : nous avions la réunion de prière le mardi. Là, nous donnions un message sur la prière. « Priez, frères et sœurs, priez ! La prière change le cours des événements. La prière est ce qu'il y a de plus important. » Les gens rentraient chez eux, décidés à prier plus que jamais.

Ils revenaient le jeudi pour l'étude biblique. Nous étions en plein dans le livre de Jérémie, parlant des murailles détruites de Jérusalem et de la façon dont Néhémie les avait rebâties.

« Quel homme, Néhémie ! Nous avons besoin aujourd'hui d'hommes et de femmes de la trempe de Néhémie. » Alors, les gens oubliaient la prière et pensaient à imiter Néhémie.

Ensuite, venait l'École du Dimanche. On était en train d'y étudier le Tabernacle, avec tous ses types si beaux de l'œuvre de Jésus, le Lieu Saint... ah, c'est vraiment important.

Mais ils sortaient de l'École du Dimanche pour aller tout droit au culte, où je prêchais sur la sanctification. « Sans la sanctification, nous ne pouvons plaire à Dieu! » leur disais-je. « Dieu veut un peuple saint. » Alors ils rentraient chez eux, en réfléchissant à la sanctification, oubliant tout de la prière, de Néhémie et du Tabernacle.

Le dimanche soir, ils étaient à nouveau à l'église pour entendre, « Le Seigneur revient bientôt! Il nous faut nous préparer pour le retour de Christ. »

Et ainsi de suite, année après année ! Que pouvaient-ils faire d'autre qu'écouter ? Cinq messages par semaine, cinquante-deux semaines par an - 260 messages ! Ils auraient mieux fait de se dire, Je veux écouter juste ce message, et puis je ne reviendrai plus à l'église avant de l'avoir bien assimilé et mis en pratique dans ma vie.

Alors maintenant, nous n'avons plus que quatre ou cinq messages par an. Depuis que nous avons commencé la formation de disciples en 1971, nous avons eu moins de vingt leçons. Mais l'église en a été complètement transformée. Pourquoi ? Parce que nous pratiquons ce que nous entendons. C'est la vraie raison d'être de la Parole. La doctrine dont nous avons besoin dans nos vies n'est pas tant les articles de foi ou le credo, que la mise en pratique.

Écoutez ce que Paul avait à dire à Tite : « Pour toi, dis ce qui est conforme à la saine doctrine. » (Ça y est, on va aborder la doctrine de la sainte Trinité, pas vrai ? Non!) « Dis que les vieillards doivent être sobres, respectables, sensés, sains dans la foi, dans l'amour, dans la patience. Dis que les femmes âgées doivent aussi avoir l'extérieur qui convient à la sainteté, n'être ni médisantes, ni asservies aux excès de vin ; qu'elles doivent donner de bonnes instructions, afin d'apprendre aux jeunes femmes à aimer leurs maris et leurs enfants, à être sensées, chastes, occupées aux soins domestiques, bonnes, soumises chacun à son propre mari, afin que la parole de Dieu ne soit pas calomniée. Exhorte de même les jeunes gens à être sensés à tous égards... Exhorte les esclaves à être soumis en tout à leurs maîtres, à leur plaire, à ne pas être contredisants, à ne rien détourner... Rappelle-leur d'être soumis aux gouvernements et aux autorités, d'obéir, d'être prêts à toute œuvre bonne » (Tite 2.1-6; 3.1).

Quelle saine doctrine ! Ça n'a pas grand-chose à voir avec la Grande Tribulation ou le Millénium, mais c'est néanmoins une doctrine fantastique.

Qu'est-ce que le credo ? Une déclaration des définitions philosophiques de notre croyance.

Qu'est-ce qu'une saine doctrine ? Un employé qui n'est pas contredisant.

Il y a beaucoup de bons diacres dans les églises qui signent les articles de la foi tous les ans - ils croient à la naissance virginale et tout le reste - mais qui ne pratiquent pas la saine doctrine.

Ils roulent encore à vingt kilomètres à l'heure de plus que la vitesse limite autorisée ; ils n'ont aucunement l'intention d'être « soumis aux gouvernements et aux autorités » si cela n'est pas à leur avantage.

Pierre dit aux maris : « Menez la vie commune en tenant compte de la nature plus délicate de vos femmes ; montrez-leur du respect, puisqu'elles doivent hériter avec vous la grâce de la vie » (1 Pierre 3.7 - TOB). Beaucoup de pasteurs et de diacres qui ont une théologie irréprochable n'aiment pas ce genre de saine doctrine-là.

« Femmes, soyez soumises à vos maris, » disait encore Pierre au verset 1 du même chapitre.

Nous avons beaucoup de diaconesses qui sont tout le contraire.

Nous discutons de ces choses dans les cellules. Disons que la leçon porte sur les maris. La première semaine nous allons discuter de l'enseignement proprement dit. La deuxième semaine, nous revoyons la leçon par le biais de questions et réponses, pour nous assurer que tout le monde a bien compris ce qu'est un mari et quelle doit être sa relation avec sa femme et ses enfants. La troisième semaine nous reprenons le premier point de la leçon : « Le mari est le chef du foyer. » Nous discutons de la façon de le mettre en pratique. Le responsable se tourne vers Roberto et dit, « Alors, Roberto, es-tu vraiment le chef de ton foyer ? »

« Eh bien, je vais vous dire quelque chose. Nous avons vraiment un problème dans ce domaine ces derniers temps. Et j'ai l'impression que je ne dois pas être le chef de mon foyer, parce que je ne sais pas comment le résoudre. »

#### « Que s'est-il passé ? »

« Eh bien, mon beau-père est mort dernièrement et il avait un gros chien qu'il aimait beaucoup. Il nous a fallu accueillir ma belle-mère chez nous, et, bien sûr, elle a voulu emmener le chien, en souvenir de son mari. L'ennui, c'est que notre appartement est trop petit pour un chien. Alors on se dispute. Moi, je dis que le chien doit partir. Ma femme me dit, « Pauvre maman - elle est si âgée. Le chien lui rappelle papa. Sois gentil et laisse-le rester avec nous. » On est dans une impasse - je ne sais même pas si je veux continuer à vivre encore chez moi. »

Un autre membre de la cellule dit alors, « Écoute, Roberto - je peux t'aider. J'habite en banlieue, et j'ai un grand terrain. Laisse-moi m'occuper du chien pendant un temps. »

Mais le responsable dit, « Non, Roberto, peut-être que Dieu envoyé ce chien chez toi pour t'apprendre quelque chose. Écoute, tu n'es pas le chef de ton foyer - mais pas pour les raisons que tu penses. Un chef n'est pas simplement quelqu'un qui donne des ordres à tout le monde. Un chef est quelqu'un qui apporte des solutions, qui réfléchit à ce qui doit être fait. »

« Mais comment un chien peut-il apporter tant d'ennuis ? Il est en train de déchirer toute la famille, et il n'est même pas une personne. »

Quelqu'un d'autre dit, « Écoute, il est possible que le chien ne doive pas rester dans l'appartement. Peut-être as-tu raison. Mais peut-être aussi que Dieu veut t'apprendre à aimer ce chien de toute façon. Regarde, Roberto - tu es en train de perdre ta femme, de rendre la vieille mémé malheureuse. À vrai dire, le problème, ce n'est pas le chien - c'est toi. »

Roberto réagit, « Oh, non. Ça, ce n'est pas vrai! »

« Ne t'inquiète pas, » reprend le responsable. « Nous allons prier pour toi, que Dieu te donne la force d'accepter ce chien. Viens ici t'asseoir au milieu de la pièce. » Nous nous mettons tous en cercle autour de lui pour prier. « Ô Dieu, accorde-lui la victoire sur ce problème de chien. Donne-lui d'aimer sa femme et sa belle-mère. S'il Te plaît, aide-le... »

Roberto commence à pleurer. Finalement, il dit, « Ça va, je crois que maintenant j'en suis capable. »

« Très bien, » répondons-nous. « Maintenant, en rentrant chez toi, arrête-toi dans un magasin pour acheter un nouveau panier où le chien puisse coucher. Si tu n'as pas d'argent, on va t'en donner. Il faut que tu apprennes à aimer ce chien. Tu es en train de travailler à une solution au problème de ton foyer. »

Ce que Roberto ne sait pas, c'est qu'à ce même moment, sa femme est avec ma femme dans une autre cellule. Elle aussi est en train de parler du problème du chien. Et ma femme est en train de lui dire, « Écoute, il est le chef de votre foyer, et il faut que tu lui sois soumise. Même ta mère doit lui être soumise maintenant. S'il dit que le chien doit partir, il faut qu'il parte. Pourquoi n'essaierais-tu pas de trouver un autre lieu d'hébergement pour le chien, où ta mère et toi vous pourriez aller le visiter une ou deux fois par semaine? »

« Tiens, je n'ai jamais pensé à cela, » dit-elle. « Il est vraiment le chef et nous devons lui obéir. Je vais en parler avec maman. »

Elle rentre chez elle et réussit à convaincre sa mère de donner le chien à quelqu'un d'autre. À peu près à ce moment-là, Roberto entre avec un nouveau panier pour le chien!

Vous ne pourrez jamais faire quelque chose comme ça dans une heure de culte dominical.

Après avoir fini de prier pour Roberto, cette troisième semaine, nous commençons avec Felipe, puis avec les autres. (Vous comprenez maintenant pourquoi une réunion de cellule dure de guatre à six heures.)

La semaine d'après nous entendons le rapport de ce qui s'est passé. Roberto s'exclame, « Vous ne me croirez pas quand je vous dirai ce qui s'est passé quand je suis rentré à la maison...! »

Nous nous réjouissons ensemble.

La cinquième semaine, nous passons au deuxième point : « Maris aimez vos femmes. » On en arrive à la partie mystique du mariage. Nous ramenons chacun une rose ou une boite de douceurs à nos épouses, et la maison devient le ciel.

Au bout d'un certain temps encore nous arrivons au point numéro trois de la leçon : « Les maris doivent pourvoir aux besoins de leur famille. » Tout le monde se met à se plaindre de l'inflation.

Mais ensuite quelqu'un raconte comment lui et ses voisins achètent leurs pommes de terre et leur viande en gros, économisant ainsi pas mal d'argent. Quelqu'un d'autre donne des conseils pour montrer comment mieux établir son budget afin de mieux maîtriser l'argent que nous avons.

Voyez-vous, les cellules ne sont pas simplement un endroit pour parler du ciel et des séraphins. Nous parlons du coût de la vie, de la vie politique, de tout parce que nous sommes des personnalités entières. Nous ne sommes pas uniquement des « âmes ». Dans le Royaume de Dieu, la notion d'évangile spirituel et d'évangile social n'existe pas. Il n'y a qu'un seul évangile du Royaume.

Par ailleurs, dans toutes mes illustrations, vous remarquerez combien importante est la soumission. Si Roberto a un esprit rebelle, rien n'en sortira. Le brisement et l'humiliation n'est pas une question de larmes ; c'est une question d'obéissance. J'ai vu des gens inonder quantité de mouchoirs au cours d'une réunion, sans être brisés pour autant. Nous n'avons pas tant besoin de pleurer que d'obéir.

Bien entendu, l'obéissance et la soumission sont présentes parce qu'il y a aussi l'amour et la confiance.

Enfin, au bout de deux ou trois mois, nous avons fini notre leçon sur les maris. Mais, sur ce temps, tous les foyers ont été révolutionnés. Nous sommes devenus ceux qui pratiquent la Parole.

Les cellules sont véritablement l'os et le muscle de l'église. La réunion du dimanche n'est que la peau. Il est nécessaire que les cellules internes soient fortes et en bonne santé, autrement la peau finira par se dessécher et mourir. Mais quand les cellules sont vivantes et que des disciples sont en train d'être formés partout dans la ville vingt-quatre heures sur vingt-quatre, les réunions sont rayonnantes et radieuses de santé.

Faisons ce que Jésus nous a prescrit. Remettons l'église dans le bon sens et commençons la nouvelle vie de disciples.

## 19. La promesse du père : un cœur nouveau

« J'enverrai sur vous ce que mon Père a promis, mais vous, restez dans la ville, jusqu'à ce que vous soyez revêtus de la puissance d'en-haut » Luc 24.49

Tout ce que j'ai dit jusqu'ici est important pour le renouvellement de l'Église. Mais avant qu'un renouveau puisse vraiment avoir lieu, je crois qu'il est nécessaire que nous connaissions et comprenions la Promesse du Père.

Le but donc de ces deux derniers chapitres est, en premier lieu de vous encourager, de vous interpeller et de vous annoncer que cette promesse est en voie de nous être restaurée. Le deuxième but est de nous rendre plus humbles dans nos rapports les uns avec les autres en tant que frères et sœurs

Quand Jésus a parlé de la Promesse du Père, Il n'a pas dit, « J'enverrai sur vous une des choses que mon Père a promises. » (Certains prédicateurs disent que la Bible contient 6000 promesses, d'autres disent 3000. Personnellement, je ne sais pas combien elle en renferme.) Mais les disciples de Jésus ont parfaitement compris ce qu'il voulait dire en parlant de « ce que mon Père a promis ».

Il nous est possible aujourd'hui aussi de connaître et comprendre la Promesse du Père, parce que les Écritures en parlent clairement et avec précision. Mais cela nous pose néanmoins des problèmes, même si la Bible parle de la Promesse depuis la Genèse jusqu'à Malachie. Si vous aviez demandé à n'importe quel juif ce que cela signifiait, il aurait pu vous le dire. Mais nous avons fait tant de problèmes et de doctrines à partir des Écritures que nous ne savons plus où telle doctrine commence, où une autre fini, et où telle autre se situe par rapport aux deux premières. Alors pour comprendre la Promesse, il nous faut remonter à Adam et Eve.

Certains disent que si Adam et Eve n'avaient pas chuté, nous serions en train de jouir d'une vie très différente. Ou d'autres disent, « Oh, si j'avais été aussi innocent qu'Adam. » Il était innocent, mais il échoua. L'innocence ne garantit pas le succès. Si Adam et Eve n'avaient pas chuté, ç'aurait été Abel ou Caïn. Parce que l'homme a été créé avec la possibilité de l'échec. Quand Dieu fit l'homme, Il savait que l'homme échouerait. Mais il avait un but en permettant cet échec - Se glorifier avec rien.

Avant qu'Adam et Eve ne tombent, Dieu leur avait dit qu'ils ne pouvaient manger le fruit d'un certain arbre, mais ils l'ont mangé quand même. L'homme est devenu conscient du bien et du mal et se trouvait désormais dans l'obligation de choisir ce qu'il voulait faire. Mais il était tellement faible qu'il était incapable de faire le bien et d'abandonner le mal. Sa conscience le condamnait continuellement pour ses échecs.

« Que puis-je faire ? » s'écriait-il. « Comment puis-je plaire à Dieu ? Je connais le bon chemin ; je connais le mauvais chemin. Je veux faire ce qui est bien, mais je fais ce qui est mal. Ô Dieu, cela n'est pas la vie ! Comment puis-je accomplir Tes exigences ? »

Ensuite, Dieu envoya la loi de Moïse ; c'était la Parole écrite. Elle était claire et puissante avec tous ses commandements et tous ses (faits) et (ne fais pas). Le peuple est venu voir si la pierre avait quelque consolation pour lui. Il lut la pierre, mais elle avait toujours les mêmes exigences, les mêmes commandements. Le peuple quant à lui restait avec les mêmes échecs, les mêmes problèmes.

Les gens voulaient vraiment se conformer aux prescriptions de Dieu et vivre dans la sainteté, mais ils en étaient incapables. Il semblait que peu importe ce qu'ils faisaient ou l'effort qu'ils y déployaient, jamais ils ne pourraient maintenir une vie qui plaise à Dieu.

Alors Dieu promit de faire quelque chose pour aider Son peuple. On retrouve la trame de cette promesse dans toute l'Écriture ; la Bible toute entière est fondée sur la Promesse du Père. En Jérémie 31.31-34, Dieu formule Sa promesse ainsi : Voici, les jours viennent, dit l'Éternel, où je ferai avec la maison d'Israël et la maison de Juda, une alliance nouvelle, non comme l'alliance que je traitai avec leurs pères, le jour où je les ai saisis par la main, pour les faire sortir du pays d'Égypte, alliance qu'ils ont violée, quoique je fusse leur maître, dit l'Éternel.

Mais voici l'alliance que je ferai avec la maison d'Israël, après ces jours-là, dit l'Éternel : Je mettrai ma loi au-dedans d'eux, Je l'écrirai dans leur cœur ; et je serai leur Dieu, et ils seront mon peuple.

Celui-ci n'enseignera plus son prochain, ni celui-là son frère, en disant : Connaissez l'Éternel ! Car tous me connaîtront, depuis le plus petit jusqu'au plus grand, dit l'Éternel ; car je pardonnerai leur iniquité, et je ne me souviendrai plus de leur péché.

Dieu a dit que cette nouvelle alliance allait être complètement différente de l'alliance qu'il avait faite quand il avait fait sortir Son peuple du pays d'Égypte. Ce ne serait plus

un commandement de l'extérieur, mais une impulsion de l'intérieur. Il avait dit, « Je mettrai ma loi au-dedans d'eux, je l'écrirai sur leur cœur. »

Généralement, la seule partie de la Nouvelle Alliance que nous rappelons dans nos prédications et nos enseignements est la dernière : « Je pardonnerai leur faute et je ne me souviendrai plus de leur péché. »

Mais il y a plus dans la Nouvelle Alliance.

Quelle est la différence entre être « commandé de l'extérieur » et « agir sur une impulsion de l'intérieur » ? Peut-être que l'illustration suivante vous aidera à comprendre. Quand une mère dit à ses filles de faire certaines choses dans la maison, elles objectent ; elles ne veulent pas être obligées à faire quelque chose. Mais quand elles ramènent leur fiancé à la maison pour la première fois, elles sont disposées à faire tout ce que leur mère leur demande. Il y a maintenant une impulsion venant de l'intérieur.

C'est ainsi que Dieu veut que nous Le servions - volontairement, de bon gré.

Mais les Dix Commandements ne sont qu'une ombre de la volonté de Dieu ; elles n'en sont que le sommet visible. Dans le Sermon sur la Montagne, Jésus a dit, « Vous avez entendu qu'il a été dit : Tu aimeras ton prochain et tu haïras ton ennemi ! » (Matthieu 5.43).

Mais la volonté de Dieu est bien plus que cela.

Même la stricte observance de la loi de Dieu ne L'exalte pas vraiment, parce qu'll voit les gens Le servir par obligation, parce qu'ils y sont contraints. Ceux qui servent Dieu parce que la lettre de la loi les contraint de Le servir sont sous l'Ancienne Alliance. Ils n'ont rien appris de la Nouvelle Alliance et, de ce fait, aujourd'hui la majorité des chrétiens vit encore sous l'Ancienne Alliance. Ils disent, « J'ai essayé de faire ceci ou cela. » Ainsi, ils avouent être incapables de faire ce qui est juste.

Ils vivent sous la condamnation. Même s'ils chantent et louent et sont effectivement membre du peuple de Dieu, ils ont encore d'énormes doutes et problèmes et luttes. À l'église, ils font de bonnes et belles choses, mais quand vous allez chez eux, vous vous apercevez vite des problèmes dont ils sont la proie.

Ils vivent sous l'Ancienne Alliance.

Certains croient que l'Ancienne Alliance est l'Ancien Testament et que la Nouvelle Alliance est le Nouveau. Cela est faux ! L'Ancienne Alliance est la loi écrite. La Nouvelle Alliance est un cœur nouveau :

Je vous donnerai un cœur nouveau et je mettrai en vous un esprit Nouveau, j'ôterai de votre chair le cœur de pierre et je vous donnerai un cœur de chair. Je mettrai mon Esprit en vous et je ferai que vous suiviez mes prescriptions et pratiquiez mes ordonnances. Ézéchiel 36.26-27.

Dieu n'a pas dit, « Je vous donnerai un nouveau code de morale, une nouvelle liste de commandements. » Non, il a dit qu'll nous donnerait un nouveau cœur - un modèle récent et efficace, avec incorporation de Sa volonté comprise.

Cela n'est pas quelque chose que nous faisons de nous-mêmes. Apprendre les commandements de Dieu par cœur ne veut pas dire pour autant que nous les avons dans notre cœur. Sous l'Ancienne Alliance, l'homme apprenait les commandements de Dieu mais ne pouvait malgré tout pas leur obéir. Il y a des gens qui aujourd'hui encore utilisent l'ancien cœur, tout en ayant le cœur nouveau qu'ils ont reçu lors de leur conversion.

Mais avec un cœur nouveau, avec la parole de Dieu incorporée, l'homme peut enfin satisfaire aux exigences de Dieu. Mais il ne peut le faire que par la grâce de Dieu. Il ne s'agit pas là d'une grâce théorique ou de position ; c'est une grâce pratique. C'est une relation dynamique avec Dieu dans laquelle c'est lui qui fait que nous marchons dans Sa volonté par Son Saint Esprit.

Il est essentiel que nous comprenions que l'Ancienne Alliance est fondée sur des lois auxquelles il faut obéir ; la Nouvelle Alliance est fondée sur le don du Saint Esprit que nous sommes appelés à suivre. Si vous pouvez comprendre cela, vous serez la personne la plus heureuse de la terre, vous vivrez une vie nouvelle.

Le Saint Esprit est la pleine et totale volonté de Dieu, et non une partie seulement, comme l'était l'Ancienne Alliance. Sous celle-ci, il était dit aux gens : Ne volez pas, ne forniquez pas, ne mentez pas. Le jour de la Pentecôte, Pierre ne reçut pas un rouleau ou étaient inscrits de nouveaux versets donnant de nouveaux commandements. Non. Les disciples reçurent l'Esprit de la Promesse du Père, exactement comme Jésus le leur avait promis.

Jésus avait parlé de la Promesse à plusieurs reprises. Dans Jean 14.26, il avait dit : « Mais le Consolateur, le Saint Esprit que le Père enverra en mon nom, c'est Lui qui vous enseignera toutes choses et vous rappellera tout ce que moi je vous ai dit. » Quand ils reçurent le Saint Esprit, leur vie toute entière en fut transformée. Ils commencèrent à vivre une vie au-delà des exigences de la Loi. Magnifique, n'est-ce pas ?

Ils se mirent à partager leurs possessions. Ils commencèrent à s'aimer les uns les autres, à se réjouir quand ils étaient persécutés. Ils n'avaient pas de Bibles ni de matériel d'École du Dimanche, pas de magnétophones. Ils n'avaient que ce que l'Esprit de Dieu leur avait donné - une foi incorporée qui les faisait marcher dans les voies de Dieu. Voilà pourquoi ils pouvaient chanter en prison, après avoir été battus et enchaînés.

Voyons un peu ce qu'un cœur nouveau incorporé signifiait pour l'église primitive : Vous êtes manifestement une lettre de Christ, écrite, par notre ministère, non avec de l'encre, mais avec l'Esprit du Dieu vivant, non sur des tables de pierre, mais sur des tables de chair, sur vos cœurs.

Telle est l'assurance que nous avons par le Christ auprès de Dieu. Non que nous soyons par nous-mêmes capables de concevoir quelque chose comme venant de nous-mêmes, mais notre capacité vient de Dieu. Il nous a rendus capables d'être ministres d'une nouvelle alliance, non de la lettre, mais de l'Esprit ; car la lettre tue, mais l'Esprit fait vivre. 2 Corinthiens 3.3-6.

Vous et moi, nous sommes aussi les lettres de Christ au monde, écrites par le Saint-Esprit.

C'est cela la Promesse du Père.

Nous pouvons écrire des lettres de l'Esprit uniquement si nous sommes ministres de la Nouvelle Alliance. Si nous sommes ministres de l'Ancienne Alliance, nous ne pouvons que les écrire sur du papier, non sur nos cœurs. N'importe quelle faculté de théologie ou école biblique est capable de produire des ministres de la lettre, de l'Ancienne Alliance. Mais il n'y a que Dieu qui puisse former des ministres de l'Esprit dans la Nouvelle Alliance. Le ministère de l'Esprit est de donner l'Esprit, et non de dire, « Regardez ce que dit la Loi et faites-le. »

Chaque chrétien devrait se demander, « De quoi suis-je le ministre ? De lettres qui tuent ? Ou de l'Esprit qui fait vivre ? »

Je dois confesser que pendant des années j'ai tué des gens. J'avais le ministère de la condamnation par la lettre. Quoique sincère et faisant du mieux que je pouvais, la plus grande part de mon ministère était du type de l'Ancienne Alliance.

Si nous sommes ministres de la lettre de la Loi nous tuons, ou condamnons ; si nous sommes ministres de l'Esprit nous donnons la vie à ceux que nous servons. Nous leur donnons la capacité de faire la volonté de Dieu.

Voilà à quoi nous sommes appelés par la Promesse du Père qui est le Saint-Esprit dans la Nouvelle Alliance.

## 20. La promesse du père : une nouvelle puissance

« Car le royaume de Dieu ne consiste pas en paraboles, mais en puissance » 1 Corinthiens 4.20

Il semble souvent que c'est la personne qui connaît le plus grand nombre de versets bibliques et qui sait le mieux expliquer ces versets qui est le prédicateur le plus populaire, ou le laïque le plus spirituel. Ce n'est pas ainsi que cela devrait être.

Précisons tout de suite que je ne m'élève pas contre la Bible ; au contraire, en disant cela, je place cette précieuse Parole à l'endroit où elle brillera le plus. Si vous placez un chandelier sous une table, personne ne le verra ; si vous le placez contre votre œil, il vous brûlera. Il vous faut donc le mettre à sa place, au centre de la table, là où sa lumière éclairera toute la pièce.

Si nous plaçons la Bible sous le lit, elle n'est pas à la bonne place. Si nous la plaçons au-dessus du Saint-Esprit, elle n'est pas non plus à la bonne place. Il est indispensable que nous la placions là où Dieu le veut. La Bible est le livre qui nous conduit à la vérité. Plus je lis les Écritures, plus j'ai soif des choses dont elles parlent.

Le Saint Livre est un moyen, non pas une fin en lui-même. Je crois que beaucoup d'entre nous avons fait une idole des Écritures. Si les mages avaient adoré l'étoile au lieu de Jésus, ils auraient fabriqué une idole. L'étoile n'était qu'une aide pour les conduire à Jésus ; elle était l'ombre de la réalité.

Il existe des éditions de la Bible avec des « aides », sur les pages de garde : « Si vous êtes triste, lisez le Psaume 23 », « Si vous êtes dans l'épreuve, lisez le Psaume 46. » Ministres de l'Ancienne Alliance!

Nous donnons l'ombre de la réalité ; Paul, quant à lui, donnait la Réalité dont parle l'ombre.

Nous pouvons être ministres de l'ombre ou ministres de la réalité. Si nous suivons l'ombre, nous parviendrons à la réalité. Si nous suivons l'enseignement de la Bible, nous parviendrons à la réalité.

Il faut que nous soyons les ministres de l'Esprit. Il faut que nous soyons les ministres de la réalité. Si nous donnons un verset qui parle de la paix, notre ministère apporte l'ombre. Si nous donnons la paix elle-même, notre ministère apporte la réalité. Et donner la réalité est possible si nous suivons l'Esprit.

Quand Jésus envoya les soixante-dix, il leur dit, « Dans quelque maison que vous entriez, dites d'abord : Que la paix soit sur cette maison ! Et s'il se trouve là un enfant de paix, votre paix reposera sur lui ; sinon elle reviendra à vous » (Luc 10.5-6). Les disciples ne donnaient pas de versets sur la paix, mais ils donnaient la paix elle-même.

La Nouvelle Alliance, au lieu de parler de l'amour, met l'amour en action. Le fruit de l'Esprit - amour, joie, paix, patience, bonté, bienveillance, fidélité, douceur, maîtrise de soi - est bien plus que la loi. En fait, l'amour est l'accomplissement de la Loi. Si vous avez l'amour, vous avez le reste du fruit aussi. Le fruit de l'Esprit est le fruit de la nouvelle Alliance.

Si nous ne faisons que parler de la paix ou parler de l'amour, si nous ne faisons que donner quelques versets des Écritures qui parlent de ces choses, notre ministère apporte l'ombre de la paix et de l'amour. Mais si nous donnons l'amour, nous donnons la réalité de ces choses.

Voilà la différence entre l'Ancienne et la Nouvelle Alliance. La lettre est l'ombre de la réalité ; l'Esprit est la réalité.

La réalité, sous l'Ancienne Alliance, était derrière le voile. Derrière le voile se trouvait l'Arche de l'Alliance, dans laquelle il y avait la verge d'Aaron. La verge desséchée d'Aaron qui fleurit et porta du fruit, représente le rétablissement de l'autorité de la Nouvelle Alliance. C'est cette loi incorporée dont j'ai déjà parlé.

« Ne pas toucher ! Peinture fraîche. » Ça, c'est la loi, mais nous ne pouvons résister à la toucher.

La loi dit, « Ne laissez pas traîner vos vieux papiers », mais nous les laissons traîner quand même. La loi est bonne, mais elle ne peut nous empêcher de faire ce que nous ne devrions pas faire.

Mais le Saint Esprit nous rend capable d'accomplir la loi de la nouvelle Alliance : Il n'y a donc maintenant aucune condamnation pour ceux qui sont en Jésus-Christ.

En effet, la loi de l'Esprit de vie en Christ-Jésus, m'a libéré de la loi du péché et de la mort. Car - chose impossible à la loi, parce que la chair la rendait sans force - Dieu, en envoyant à cause du péché son propre Fils dans une chair semblable à celle du péché, a condamné le péché dans la chair ; et cela, pour que la justice prescrite par la loi soit accomplie en nous, qui marchons, non selon la chair, mais selon l'Esprit. (Romain 8.14)

Voilà la Nouvelle Alliance.

C'est à vous de décider si vous voulez continuer à vivre sous l'Ancienne Alliance. Mais nous vivons aujourd'hui à une époque où le Saint-Esprit est en train de rétablir l'autorité de la Nouvelle Alliance. Christ redevient le Chef de l'Église. Il n'a jamais cessé d'être le Chef, mais c'est nous qui n'avons pas toujours été rattachés à lui en tant que Chef. La louange est restaurée.

L'adoration est restaurée. Les dons de l'Esprit sont restaurés. Mais la chose la plus importante qui soit restaurée en ces jours, est la Promesse du Père dans sa plénitude : la Nouvelle Alliance.

Aucune hérésie n'est prêchée par ceux qui sont conduits par l'Esprit. Les hérésies sont formées par ceux qui étudient les Écritures et en font un emploi abusif. Regardez combien de doctrines différentes existent aujourd'hui, se réclamant toutes de l'Écriture - Mormons, Adventistes, Pentecôtistes, Réformés, Baptistes. Presque chaque année nous entendons parler d'une nouvelle doctrine qui a été lancée - toutes à base des Écritures.

Mais l'Écriture en elle-même n'est pas dangereuse. Je crois à l'emploi de l'Écriture. Mais cet enseignement pourrait paraître dangereux à certains : la Nouvelle Alliance, c'est l'Esprit ; l'Ancienne Alliance, c'est la lettre écrite.

Il est nécessaire que nous proclamions la parole de l'Esprit de vie, et non seulement que nous rappelions la parole écrite. La Parole s'accomplit par la Vie que l'Esprit met en nous. Jésus a dit, « Celui qui croit en moi, des fleuves d'eau vive couleront de son sein, comme le dit l'Écriture. Il dit cela de l'Esprit... » (Jean 7.38).

C'est cela la Promesse du Père. Une source de vie qui jaillit du dedans, et non pas en lisant et en essayant d'accomplir les Écritures.

C'est une chose que d'être à la recherche d'un verre d'eau ; c'en est une autre que d'avoir des fleuves d'eau vive qui coulent au-dedans de nous.

La plénitude de la Promesse du Père est tellement plus que le « petit » Baptême dans le Saint-Esprit que nous avons hérité de nos chers frères pentecôtistes, (dont je suis). Aux premiers jours de ce siècle, le Saint Esprit a de nouveau commencé à agir dans l'Église et les Pentecôtistes se sont rassemblés pour formuler une déclaration de foi. Ils ont institutionnalisé une expérience qui commençait tout juste à être restaurée dans l'Église. Ils ont dit à peu près ceci (en se référant à Son Église) : « Nous croyons au Baptême dans le Saint-Esprit selon Actes 2.4. »

Si on ne croit qu'en Actes 2.4, on ne recevra qu'Actes 2.4. Et Actes 2.42-46 et 4.31-35 et tous les autres ? Qu'en est-il du partage, de la vente de ses biens, etc. ? On n'entend pas beaucoup parler de ces versets-là. Voilà le problème.

« Pourquoi, » me suis-je demandé, « as-tu pendant tant d'années déclaré ‹ Je crois en Actes 2.4 › et non pas ‹ Je crois en l'Écriture, de la Genèse à l'Apocalypse › ? »

Alors si vous avez une telle déclaration de foi, lisez Actes 2.4 et puis mettez : « Je crois au Baptême dans le Saint-Esprit selon les Écritures de la Genèse à l'Apocalypse. » Actes 2.4 n'est qu'une toute petite partie de la Promesse du Père.

On ne peut nier que Dieu se soit servi de l'Église Pentecôtiste au cours de ce siècle. On ne peut nier que ce soit la dénomination qui progresse le plus dans toute l'Amérique Latine. Elle a remis en lumière quelque chose qui avait été caché depuis des années. L'Église Pentecôtiste souligne le fait que les dons de l'Esprit sont à la disposition de l'Église d'aujourd'hui.

Mais ce qui est triste est qu'une personne, créant une dénomination autour d'une doctrine, perde les autres doctrines. Parce que la vérité est en Jésus et dans l'Église toute entière, et non pas uniquement dans un seul secteur de l'Église.

Jésus donne à chaque conducteur de l'Église un morceau du puzzle. Si chacun de nous venait avec son morceau de puzzle, nous pourrions reconstituer la totalité de l'image.

Mais celui qui reçoit une expérience et en fait une dénomination, emprunte le mauvais chemin.

L'Église Catholique a commis une erreur en chassant Martin Luther. S'il avait été entendu, l'Église Catholique toute entière aurait été renouvelée. Combien de fils, fidèles à la mère Église, ont été rejetés parce qu'ils ne pouvaient pas être d'accord avec elle ?

Mais nous, évangéliques, nous faisons la même chose. Nous comptons uniquement ceux qui pensent comme nous. Mais, écoutez-moi : si l'Église Pentecôtiste avait répandu l'amour comme elle a répandu le parler en langues, l'histoire du monde au cours de ce siècle aurait été différente. Si l'Église Pentecôtiste, avec le succès qu'elle a eu, en particulier dans le Tiers Monde, avait mis l'accent qu'elle place sur le parler en langues sur le fruit de l'Esprit selon Galates 5.22-23, le monde entier en aurait été transformé.

Nous avons commencé avec l'Esprit mais nous avons fini avec la lettre, et nous nous sommes battus.

Alors, qu'est-ce que le « petit » Baptême dans le Saint Esprit en comparaison de la Promesse du Père ? Nous adorons le Seigneur en langues ; c'est bien ! Mais ce n'est pas encore la Promesse du Père.

L'expérience que nous avons eue est comme si on entrait dans le fleuve jusqu'aux chevilles.

Bien sûr, ceux qui ont vécu dans le désert - altérés, assoiffés pendant des années et des années - ont l'impression que c'est la plénitude quand ils mettent les pieds dans l'eau.

Mais ils s'arrêtent là. Quand nous disons à nos enfants, « Allons à la rivière, » nous entendons les berges. Mais quand Dieu dit, « Allons à la rivière », Il entend la rivière elle-même.

Parfois un évangéliste vient et fait des remous dans cette eau. Nous en sommes tous éclaboussés et nous crions, « Le réveil ! Le réveil ! » Puis il s'en va, et nous en sommes toujours avec de l'eau jusqu'aux chevilles.

Nous avons fait un grand nombre d'expériences semblables.

Mais maintenant, nous devons entrer dans la rivière jusqu'à perdre pieds, jusqu'à ce que nous soyons emportés par le courant. Le fleuve de Dieu nous entraîne parce qu'il va où Dieu va.

Aujourd'hui, c'est nous qui, de bien des manières, dirigeons l'Esprit, parce que nous avons encore pieds, ce qui nous permet d'aller où nous le voulons. Mais quand nous nous laisserons emporter, le fleuve nous entraînera où il veut.

Ce fleuve est la Nouvelle Alliance.

Dans la Bible, il n'y a qu'une promesse - le fleuve de la Promesse du Père, le Saint-Esprit.

Toutes les autres promesses en sont les affluents. Mais, Dieu soit loué, si nous sommes fidèles dans le « petit » Baptême dans l'Esprit, Dieu nous accordera une pleine immersion dans Son Esprit qui donne la vie.

Fin