‘*‘ Sentinelle, que dis~ti de la nuit'?.7 .

e

Y 0L AR
\'d‘:u A

Editions Bible et Foi
Collection:‘lLlesiAnciens Sentiers”

Editions - Association Bible et Foi Page | 1



Diminuer
pour grandir

« Moins de 'hnomme et plus de Dieu ! »

Par Frédéric Gabelle

Edification Chrétienne
Editions Bible et Foi

« Ainsi parle I'Eternel : Placez-vous sur les chemins,
regardez, et demandez quels sont les anciens sentiers,
quelle est la bonne voie ; marchez-y,

et vous trouverez le repos de vos ames... ».
Jérémie 6.16

Editions - Association Bible et Foi Page | 2



BIBLE ET FO| cEbiFicaTioN

FOUR LE PERFECTIONNEMENT DES SAINTS CHRETlENNE

Editions Bible et Foi
www.bible-foi.com

Bibliothéque Chrétienne en ligne

Chéres amies, chers amis,

Afin que tous ces messages soient recus de maniére appropriée et
portent les meilleurs fruits, nous vous encourageons a les lire et les relire,
dans un esprit de priére. Les pensées de Dieu ne sont pas nos pensées
(Esaie 55.8). Il vous sera donc trés profitable de prier-lire tous les versets
cités au cours de chaque article et de prier tout en progressant dans votre
lecture ; insistez auprés du Seigneur pour qu'il vous révele ce dont vous
avez besoin spirituellement.

Nous devons comprendre que le Seigneur Jésus veut nous expliquer sa
Parole dans tous les détails, mais a condition que nous soyons vraiment
ses disciples, avec un cceur de disciple. Pour connaitre les mysteres du
royaume de Dieu, les disciples ont simplement interrogé Jésus. Il en est
de méme pour nous. Disons-lui : « Seigneur, je ne veux pas me limiter a
une comprehension intellectuelle de la croix et de la marche victorieuse.
Je veux vraiment que le Saint-Esprit fasse son ceuvre dans mon cceur,
pour que je puisse entrer par la foi dans toutes tes révélations! »

Bonne lecture - Bible et Foi

Editions - Association Bible et Foi Page | 3



© Nous espérons que beaucoup bénéficieront de ces richesses
spirituelles. Nous vous invitons donc a télécharger ces documents et a les
partager largement, gratuitement, et dans leur intégralité. Pour toute
reproduction sur votre site/blog, un lien vers www.bible-foi.com serait
bien apprécié.

Merci beaucoup.

> Editions « Bible et Foi ».
> Collection Bible et Foi — « Les Anciens Sentiers ».
> Edition numérique — Association Bible et Foi (2025).

Editions - Association Bible et Foi Page | 4



TABLE DES MATIERES

Notede lPauteur ... ... ... 6
Introduction ... 7
Chapitre 1 : Ancienne et Nouvelle Alliance................ccooeiiiiiiiin... 11
Chapitre 2 : Lappel alapréparation..............ccooiiiiiiiiiiiiiiiii e, 25
Chapitre 3 : La purification des sentiers................ooooiiiiiiiin 29
Chapitre 4 : Christ doit grandir, et 'lhomme diminuer......................... 34
Chapitre 5: La priere que Dieuattend....................... . 38
Chapitre 6 : Une priére exaucée parl'épreuve ............ccoeveiviineiannn.. 47
Chapitre 7 : La foi dans la nuitde I'épreuve................cooiiiiiiiinnn . 60
Chapitre 8 : Une révélation pour ceux qui « meurent »...................... 66
Chapitre 9: Lannée de grace du Seigneur..............ccooviiiiiiiin.n.. 83
CoNCIUSION ... 108

Editions - Association Bible et Foi Page | 5



NOTE DE L’'AUTEUR

Ce petit livre n’est pas né d’'une volonté d’écrire, mais d’'une nécessité
intérieure de répondre a un appel a partager. Pendant des dizaines
d’années, jai vu la beauté du Christ se voiler sous le poids de nos
constructions humaines : tant d’efforts pour servir Dieu, et pourtant si peu
de place laissée a Dieu Lui-méme.

Ce murmure : « Il faut qu’ll croisse, et que je diminue » (Jean 3.30), s’est
mis a brller doucement en moi, tel un feu sacré, discret mais insatiable.
Au fil du temps, il est devenu plus qu’un simple écho intérieur, il est devenu
une parole vivante, déposée dans le coeur pour étre offerte.

Je n’ai pas voulu transmettre une doctrine, mais une expérience de vie :
celle de la main de Dieu qui dépouille pour mieux remplir, qui brise pour
faire resplendir, qui réduit pour manifester Sa plénitude. Puisse ces pages
vous aider a respirer quelque chose de vrai, d’authentique. Elles sont nées
dans le silence, dans la priere, parfois dans la lutte et les pleurs.

Ces lignes n’appartiennent a aucune école, a aucun mouvement : elles
appartiennent a Celui dont la voix se fait entendre encore dans le désert
des ames. Mon seul désir est qu’a travers ces pages, le lecteur puisse
entendre un appel doux, ferme, irrésistible : celui de revenir a la source,
de laisser Christ paraitre dans sa vie dans toute Sa beauté, et redécouvrir
la liberté qui nait quand 'homme s’efface pour que Dieu soit tout.

Que ces pages soient pour nous tous un lieu de rencontre : non avec un
auteur et sa pensée, mais avec le Seigneur Lui-méme. Si, en les lisant,
vous sentez votre cceur s’incliner, reconnaissant ce désir de I'Esprit de
diminuer pour qu’ll croisse, alors le but sera atteint.

« A Celui qui fait toutes choses nouvelles, a Jésus-Christ, le Seigneur de
gloire, soit la louange, maintenant et a jamais ! »

Amen

Editions - Association Bible et Foi Page | 6



INTRODUCTION

« Jean est celui qui avait été annoncé par Esaie, le prophete, lorsqu'il
dit : C'est ici la voix de celui qui crie dans le désert : Préparez le chemin
du Seigneur, aplanissez ses sentiers » (Matthieu 3.3 ; Marc 1.3 ; Luc 3.4 ;
Jean 1.23 ; Esaie 40.3).

A I'époque de Jean-Baptiste, le judaisme était devenu une religion de
formes. Les pharisiens et les sadducéens avaient transformé la loi divine
en un systéme rigide, ou [l'obéissance extérieure primait sur la
transformation intérieure. Les commandements de Dieu étaient noyés
sous des centaines de regles humaines. Le Temple, lieu destiné a la
rencontre avec le Dieu vivant, s’était transformé en marché. La maison de
priére, sanctuaire de Sa présence, était devenue prisonniére des pensées
charnelles (Matthieu 21.13).

Le peuple, tel Siméon, épuisé et oppressé, « attendait la consolation
d’'lsrael » (Luc 2.25). Ce qu’il désirait n’était pas une réforme religieuse
passagere, ni une image fagonnée par la main des hommes (Exode 32.1).

Son attente était bien plus profonde : une visitation céleste, I'irruption de
Dieu Lui-méme, venant rétablir Sa pensée et inaugurer une Nouvelle
Alliance. C’est la que se trouve I'espérance véritable: non dans les
ceuvres humaines, mais dans l'intervention souveraine du Seigneur qui
vient consoler, restaurer et renouveler Son peuple. Non pas une image
faconnée par la pensée humaine, mais la venue du Consolateur.

C’est la que s’ouvre le chemin : quitter les formes mortes pour
entrer dans la réalité vivante du Royaume, ou Dieu Lui-méme devient
notre consolation, notre lumiére et notre vie.

Le contraste est profond : Ia ou 'lhomme fabrique, Dieu se retire ; la ou
I’'homme s’abandonne, Dieu se manifeste. Le veau d’or nous avertit : toute
tentative de rendre Dieu visible, selon nos raisonnements, est une trahison
de la vérité. Mais Siméon nous enseigne que Dieu se révéle a ceux qui
acceptent de ne pas voir, pour mieux croire.

Jean-Baptiste surgit alors, miraculeusement, non dans le Temple ou sous
la gouvernance des chefs religieux, mais dans le désert. Selon les
Evangiles, il vivait dans les régions désertiques de Judée, vétu de poils de

Editions - Association Bible et Foi Page | 7



chameau et se nourrissant de sauterelles et de miel sauvage. Ce mode
de vie austére symbolisait sa séparation du monde et son engagement
total envers Dieu. Comme l'apbtre Paul, il était « crucifié » au monde
(Galates 6.14). Sa voix n’était pas celle d’'un prétre, mais celle d’un
prophéte au message puissant. La parole des prétres, bien que fondée
sur la Loi, manquait de feu et d’autorité. lls parlaient depuis une position
d’autorité établie par la sagesse humaine, souvent plus soucieux de leur
position que du bien étre spirituel du peuple.

Jean ne proposait pas une nouvelle tradition, de nouvelles doctrines, une
nouvelle théologie, mais un retour a I'essentiel : « Préparez le chemin du
Seigneur, aplanissez ses sentiers ». || annongait une visitation, celle du
Messie, qui viendrait non pour réformer le systéme en place, mais pour
Ilaccomplir et le transcender. Il y aurait beaucoup a dire concernant
cette nuance. Jean ne préchait pas un Dieu académique, mais vivant.

Plus de deux mille ans plus tard, la lecon n’a pas été retenue : I'histoire
se répéte. Le christianisme, né dans la puissance éclatante de la
résurrection et dans le feu purificateur de la Pentecbte, s’est
progressivement laissé envahir par les mémes traditions humaines qui
étouffaient jadis Israél. Les doctrines se sont figées, les liturgies se sont
vidées de leur souffle, les ministéres se sont centrés sur ’'homme plutot
que sur Dieu, et le commerce s’est infiltré jusque dans les lieux saints.

Certes, au fil des siecles, de véritables ceuvres de Dieu ont éclaté avec
puissance : des réveils ont embrasé des nations, des vies ont été
transformées, des miracles ont témoigné de la présence du Saint-Esprit.
Mais dans I'ensemble, sauf a de rares exceptions, le monde évangélique
d’aujourd’hui s’est assoupi. |l s’est installé dans le confort des habitudes,
dans la sécurité des structures et de I'argent, oubliant souvent la voix du
Maitre et la radicalité de I’Evangile. Le feu s’est fait braise, et la braise
menace de s’éteindre si elle n'est pas ravivée par une soif authentique de
Dieu.

On parle de Dieu, mais on ne le rencontre plus, ou d’'une maniére
superficielle, académique. On chante sa gloire, mais on ne la manifeste
plus : « Le Seigneur dit : Quand ce peuple s'approche de moi, il m'honore
de la bouche et des Iévres ; mais son cceur est éloigné de moi, et la crainte
qu'il a de moi n'est qu'un précepte de tradition humaine » (Esaie 29.13).

Editions - Association Bible et Foi Page | 8



Aujourd’hui, la visitation de Dieu est trop souvent réduite a un concept
théologique, émotionnel ou psychique, au lieu d’étre une réalité tangible.
L'Eglise, dans bien des endroits, ressemble & une structure bien
« huilée », mais spirituellement stérile en vie de I'Esprit et surtout en
sanctification ; une structure ou la Parole de Dieu fait de moins en moins
autorité.

Comme au temps de Jean-Baptiste, Dieu veut s’exprimer sans détour. Il
cherche des voix dans le désert ; des disciples qui ne sont pas otages des
systemes religieux ; mais qui portent en eux le feu du ciel, afin de préparer
correctement le chemin du Seigneur autour d’eux : « Voici, jenvoie mon
messager devant toi, pour préparer ton chemin » (Marc 1.2).

Quand les traditions humaines prennent le dessus, l'ordre divin est
renversé : « Vous annulez ainsi la parole de Dieu par votre tradition que
vous avez transmise » (Marc 7.13). Ce n’est pas I'anarchie qui s’installe,
mais une forme de religiosité qui donne I'apparence de la piété, tout en
reniant la puissance. Or, Dieu ne visite pas pour entretenir les
apparences. Il visite pour restaurer, pour purifier, pour établir son
regne.

La visitation de Dieu n’est pas un réveil philosophique, c’est une invasion
céleste. Elle vient avec puissance, mais aussi avec grace. Elle ne cherche
pas a humilier seulement, mais a relever. Elle ne vient pas pour détruire
seulement, mais pour reconstruire sur des fondations saines.

La ou P'Esprit de Dieu est accueilli librement, le désordre des
hommes est remplacé par I'ordre du Royaume.

Tout au long de cet article, j'ai choisi de revenir plusieurs fois sur ce point
centrale : « moins de ’'homme pour plus de Dieu ! », car il en est le cceur
invisible. Trop souvent oublié ou mal compris, il mérite qu'on s’y attarde
pour en saisir toute la portée. Revenir dessus nous permettra de
comprendre non seulement les idées qui suivent, mais aussi le fil secret
qui les relie. Ce théme, en résonance avec mon propre parcours, éclaire
la logique qui m’a guidé jusque-la. Insister sur ce sujet n'est pas
redondant, mais c’est plutét une invitation a regarder de plus pres ce qui
fait la force et la cohérence de I'ensemble, pour le bien de nos propres
vies.

Editions - Association Bible et Foi Page | 9



« Seigneur, je timplore pour un temps de grace sur notre génération.
Envoie ton souffle nouveau sur ceux qui cherchent, qui doutent, qui
s’égarent parfois, qui sont dans I'immobilisme spirituel... mais dont le
cceur peut encore étre touché par ta lumiere. Viens, Seigneur, viens
rencontrer encore de nombreux Nathanaél ; ces ames assoiffées de
verité, en quéte d’une relation authentique et profonde avec le Christ.
Beaucoup sont cachés sous le figuier de la solitude, du questionnement
ou de la religiosité. Mais toi seul peux les appeler par leur nom, les
bouleverser par ta présence, et les éveiller a la vie véritable. Prépare leur
cceur a te recevoir, et fais de nous des témoins fideles pour leur ouvrir tout
grand le chemin : « J’ai vu ton cceur sous le figuier » (Jean 1.48).

Je prie aussi pour que se levent des témoins ardents, des voix sanctifiées
comme celle de Jean-Baptiste ; des personnes qui ne recherchent ni
I'approbation des foules ni le confort des systemes, mais qui parlent avec
autorité, parce qu’ils ont vu ta gloire, parce qu’ils ont entendu ta voix, parce
qu’ils ont été transformés dans le secret avant d’étre envoyés au grand
Jour. Des messagers du Royaume, porteurs de feu, qui ne flattent pas les
oreilles mais réveillent les cceurs !

Comme Jean-Baptiste, que ces voix prophétiques osent dire ce qui doit
élre dit, sans compromis, sans crainte, avec la puissance de la vérité et la
douceur de I'amour; « Il ne test pas permis d’avoir cette femme... »
(Matthieu 14.4) !

Amen » !

Editions - Association Bible et Foi Page | 10



Chapitre un

De I’Ancienne Alliance a la Nouvelle ;
de la chair a I'Esprit.

Mes chers amis en Christ, approchons-nous avec un coeur ouvert, comme
des pelerins assoiffés devant la source vive du rocher de Kadés-Barnéa
(en hébreu vina wip). Que nos ames altérées se désalterent au
débordement de cette eau spirituelle, afin de godter a la vie de Christ qui
jaillit en nous comme une fontaine éternelle. Bien sdr, je vous demande
d’éprouver toutes choses comme le demande I'Ecriture, mais surtout, de
demander a I'Esprit qui habite en vous de prendre ce qui est dans le coeur
du Pére et de vous le révéler : « Dieu nous les a révélées par I'Esprit. Car
I'Esprit sonde tout, méme les profondeurs de Dieu » (1 Corinthiens 2.10)

Que Dieu nous donne l'intelligence des temps, qu’ll nous aide a dérouler
ensemble le fil d’or de la révélation divine. Mais souvenons-nous que
recevoir ces choses dans notre intelligence n’est certainement pas une fin
en soi; elles doivent descendre dans notre coeur, pénétrer nos
profondeurs, et étre puissamment vivifiées par le Saint-Esprit afin de nous
transformer : « Car la connaissance seule enfle, mais I'amour édifie »
(1 Corinthiens 8.1). La vérité de Dieu n’est pas destinée a rester une idée
abstraite, elle est une semence vivante qui doit germer dans le sol de notre
étre intérieur : « Je mettrai ma loi au dedans d’eux, je I'écrirai dans leur
cceur » (Jérémie 31.33): voila le but de la révélation, que la Parole
devienne vivante en nous, qu’elle fagconne notre caractere et renouvelle
notre esprit.

La Nouvelle Alliance n’est pas une doctrine a comprendre mais la Vie de
Christ a recevoir. Ce n’est pas un trésor intellectuel mais une puissance
transformatrice : elle nous conduit de la lettre a I'Esprit, de la connaissance
a la vie, de l'effort humain a la dépendance totale envers Dieu. Lorsque
I'Esprit souffle sur les vérités que nous avons entendues ou que nous
lisons, elles deviennent lumiére, force et joie.

Editions - Association Bible et Foi Page | 11



L'apbtre Paul nous rappelle une vérité fondamentale : « la lettre tue, mais
I'Esprit vivifie » (2 Corinthiens 3.6). L'Ancienne Alliance, avec ses
commandements gravés sur la pierre, révélait la sainteté de Dieu mais ne
donnait pas la puissance aux hommes pour I'expérimenter. Elle enfermait
I’'homme dans une logique d’efforts et de performances, ou la loi exigeait
sans pouvoir transformer. C’est pourquoi, lorsque des enfants de Dieu de
la Nouvelle Alliance restent attachés a une pratique extérieure, a des
traditions Evangélique, a une religion de régles et de devoirs, sans entrer
dans la vie intérieure de I'Esprit, ils se retrouvent comme desséchés,
privés de vitalité et de force spirituelle: « mourant » spirituellement
parlant, incapables de golter a la liberté et a la joie de la Nouvelle
Alliance ; et de croitre « dans |la grace et dans la connaissance de notre
Seigneur et Sauveur Jésus-Christ » (2 Pierre 3.18).

Cette lumiére du matin n’est pas une illusion: elle annonce le soleil
levant, elle éveille nos ames a la soif de justice, elle creuse en nous le
désir d’'une délivrance que seule la grace peut offrir. Mais voici que la
Nouvelle Alliance, scellée par le sang de Jésus (Hébreux 9.15), est le plein
jour : Dieu Lui-méme écrit Sa loi dans nos cceurs (Jérémie 31.33), nous
donne un coeur nouveau (Ezéchiel 36.26), et répand Son Esprit sur toute
chair (Joél 2.28).

La croix est le trait d’'union entre ces deux réalités: la ou la lettre tue,
I'Esprit vivifie (2 Corinthiens 3.6). Christ est mort pour que nous passions
de la chair a I'Esprit, et nous aussi, nous devons mourir avec Lui afin de
dire avec Paul: « Ce n’est plus moi qui vis, mais Christ qui vit en moi »
(Galates 2.20). Ainsi, ce que la loi exigeait de I'extérieur, la grace
I'accomplit de l'intérieur ; ce que la loi et la chair promettaient sans pouvoir,
I'Esprit le réalise avec puissance.

Hélas, le christianisme d’aujourd’hui semble avoir perdu le discernement
entre '’Ancienne et la Nouvelle Alliance. Ne percevant plus clairement
cette ligne de séparation, il ne I'enseigne plus distinctement. Il vit dans une
sorte de « tohu-bohu » spirituel, une confusion intérieure ou la chair et
I'Esprit se mélent sans distinction. Les fruits qui en résultent dans I'Eglise
sont redoutables : une multitude de nouveautés religieuses ont surgi,
mélant le profane au sacré, et entrainant de nombreux croyants dans un
faux évangile.

Editions - Association Bible et Foi Page | 12



Paul écrit aux Galates : « |l n’y a pas d’autre Evangile. Il y a seulement
des gens qui vous troublent et qui veulent renverser I'Evangile de Christ »
(Galates 1.7). Ce verset est une mise en garde solennelle. L'apbtre ne
parle pas d’'une simple variation ou d’'une nuance théologique, mais d'un
renversement de I'Evangile, déja a son époque. Le danger n’est pas
extérieur seulement : il s’est infiltré dans I'Eglise, sous des formes
séduisantes, religieuses, parfois méme spirituelles en apparence. Comme
le disait « Andrew Murray », « tout ce qui n’est pas Christ Lui-méme est
une ombre qui trompe ! »

La question que nous devons absolument nous poser est celle-ci : « Tout
ce qui régule notre christianisme, notre propre vie spirituelle, apportent-ils
vraiment la vie de Christ ? » Autrement dit : nos doctrines, nos pratiques,
nos liturgies, nos ministéres ; sont-ils des canaux de la vie du Ressuscite,
ou bien des structures humaines qui étouffent I'Esprit ?

Paul rappelait aux Galates que commencer par I'Esprit et chercher a finir
par la chair est une contradiction fatale : « Etes-vous tellement dépourvus
de sens ? Aprés avoir commenceé par I'Esprit, voulez-vous maintenant finir
par la chair ? » (Galates 3.3). La croix n’est pas une étape provisoire, mais
le passage définitif : elle nous conduit a la mort de nous-mémes pour que
la vie de résurrection de Christ prenne toute la place.

Beaucoup, apres avoir golté a la Pentecotte et a I'ceuvre bouleversante
de I'Esprit dans leur vie, sont retournés, comme les Galates, sous la
domination de la loi et des traditions humaines. Ce retour en arriére est
une trageédie spirituelle : ce qui avait commencé par la puissance de
I'Esprit est désormais cherché dans les efforts de la chair.

Paul nous rappelle avec force qu’il ne peut y avoir d’association entre la
chair et I'Esprit. La chair ne peut jamais perfectionner ce que I'Esprit a
commenceé. La croix ne répare pas la chair, elle la crucifie. La chair est
incapable de produire la vie de Dieu ; seul I'Esprit peut la communiquer.
La Nouvelle Alliance est fondée sur la croix et la résurrection, rien d’autre.
Elle est écrite par I'Esprit dans nos cceurs, et non imposée par des régles
extérieures. Elle nous libére de la culpabilité et du légalisme, pour nous
introduire dans une relation vivante avec Dieu.

Editions - Association Bible et Foi Page | 13



Nous devons absolument nous rappeler que la révélation de la croix est
le passage définitif. Elle n’est pas une étape provisoire, utile seulement
pour le salut initial, ni une simple image religieuse évoquée lors de la
sainte-cene. Elle est la frontiere absolue entre I'ancien et le nouveau, entre
la chair et 'Esprit, entre 'ombre et la réalité. Lorsque cette distinction
s'efface dans la vie d'un croyant, la confusion s’installe et les
conséquences deviennent graves. La foi se fatigue sous le poids des
efforts humains, la vie chrétienne se trouve marquée par la culpabilité et
le légalisme, et I'Eglise s’enlise dans des régles extérieures au lieu de
manifester la liberté de I'Esprit.

« Andrew Murray » rappelait que « la loi peut montrer ce qui est juste,
mais seule la grace, par 'Esprit, peut le produire ! »

« Watchman Nee » ajoutait que « la vie chrétienne n’est pas une
amélioration de ’homme ancien, mais une nouvelle création en Christ ! »
(cf. 2 Corinthiens 5.17).

Lorsque la frontiére entre I'’Ancienne et la Nouvelle Alliance est ignorée,
le croyant demeure prisonnier d’'un christianisme ou le « moi religieux »
réegne comme un despote, incapable de godlter a la puissance vivifiante
de la Nouvelle Alliance. Ce régime intérieur, dominé par la chair, étouffe la
liberté et la joie que I'Esprit veut communiquer. C’est la croix, et elle seule,
qui peut accomplir cette ceuvre de transition. Elle est le lieu ou la lettre
s’arréte et ou I'Esprit commence, le seuil ou I'ancien meurt pour que le
nouveau prenne vie. Christ est mort sur la croix afin d’étre le trait d’'union
entre les deux alliances, comme le rappelle I'Ecriture : « Il est le médiateur
d’'une nouvelle alliance » (Hébreux 9.15). Et nous aussi, nous devons
passer par cette mort a la croix, afin de quitter un christianisme de la chair
pour entrer dans un christianisme de I'Esprit, ou la vie de Dieu se
manifeste en nous avec puissance et liberté.

« Nous avons été ensevelis avec lui par le baptéme en sa mort, afin que
nous marchions en nouveauté de vie » (Romains 6.4). La croix n’est pas
seulement le fondement du pardon et du salut, elle est la porte d’entrée
dans la vie de I'Esprit par la crucifixion de notre chair. Elle est ce lieu de
passage ou ’'hnomme ancien est enseveli et ou ’'homme nouveau se léve,
animé par la puissance de la résurrection.

Editions - Association Bible et Foi Page | 14



Lorsque Romains 6.14 proclame : « Vous n’étes plus sous la loi, mais
sous la grace », il ne s’agit pas la d’'une permission de vivre notre vie
chrétienne selon nos désirs ou nos aspirations personnelles, comme si la
grace était une excuse pour I'indépendance. Non, c’est I'annonce d'une
merveilleuse liberté : celle de pratiquer la Loi dans I'amour de Dieu, par la
puissance du Saint-Esprit. La grace n’est pas une dispense de la
sainteté, mais la communication de la vie divine qui rend possible
'obéissance.

Ainsi, la liberté de la grace n’est pas une liberté de faire ce que nous
voulons, mais bien celle de faire ce que Dieu veut, avec joie et puissance.
Elle nous libére de la contrainte extérieure pour nous introduire dans I'élan
intérieur de 'amour. Elle nous délivre de la servitude de la loi pour nous
faire entrer dans la spontanéité de I'Esprit-Saint. Voila pourquoi il est si
nécessaire que I'Eglise retrouve le véritable message de la croix : non pas
une croix réduite au pardon seulement, mais une croix qui ouvre la porte
a la vie nouvelle, une croix qui crucifie la chair afin que I'Esprit regne, une
croix qui nous conduit de la loi a la grace, de I'effort humain a la puissance
divine.

La « crucifixion de la loi », chez Paul, n’est pas l'abolition de la sainteté
de Dieu et de I'obéissance a sa Parole, mais la fin d’'un régime : celui ou
la loi extérieure gouverne par contrainte, accuse et condamne. Ce qui
meurt a la croix, c'est la loi comme systéme de justification et de
perfectionnement par la chair ; ce qui demeure, c’est la volonté de Dieu,
désormais écrite par I'Esprit dans le coeur. Autrement dit, la croix met fin
au rapport Iégaliste et ouvre un rapport filial : nous n’obéissons plus pour
devenir justes, mais parce que nous avons été rendus justes en Christ et
rendus participants de Sa Vie.

Tournons nos regards un instant vers cette allégorie lumineuse de
Galates 4, ou I'histoire d’Abraham devient un miroir reflétant les deux
alliances. Il est écrit qu’Abraham eut deux fils, I'un de la femme esclave et
I'autre de la femme libre ; celui de I'esclave naquit selon la chair, celui de
la femme libre en vertu de la promesse. Ces choses sont allégoriques, car
ces deux femmes sont deux alliances : I'une, du mont Sinai, enfante pour
la servitude, c’est Agar ; mais la Jérusalem d’en haut est libre, c'est elle
qui est notre mére.

Editions - Association Bible et Foi Page | 15



Voyez comment Agar, I'esclave, incarne I’Ancienne Alliance, donnée au
Sinai, ou la loi engendre la servitude et maintient ’'homme a distance,
comme un voile dressé dans le temple de notre vie. La Bible nous montre
qgu’il existe une différence immense entre vivre sa vie chrétienne dans le
lieu saint, ou 'on demeure encore sous les formes et les prescriptions, et
la vivre dans le lieu trés saint, ou I'accés est ouvert par le sang de Christ
et ou I’Esprit nous introduit dans la communion directe avec Dieu.

Sara, la femme libre, représente la Nouvelle Alliance, la Jérusalem
céleste, ou la promesse divine enfante la liberté et ou la vie de I'Esprit se
déploie sans entraves. Cette allégorie n’est pas une construction humaine,
mais une révélation divine profonde que nous devons absolument
recevoir. Elle met en lumiére I'opposition radicale entre la chair et 'Esprit,
entre les efforts vains de ’'homme et la grace souveraine de Dieu. Elle
nous appelle a quitter la servitude religieuse pour entrer dans la liberté
glorieuse des enfants de Dieu, ou la promesse devient réalité et ou la vie
nouvelle se manifeste dans la puissance de I'Esprit.

Ce méme processus se manifeste dans la vie du jeune chrétien. Au début
de sa marche, il découvre les exigences de Dieu et tente de les accomplir
par ses propres forces. Il veut étre saint, obéissant, fidéle, servir ; mais |l
se heurte a la puissance du péché en lui, a son caractére indompte, a son
orgueil religieux. Il découvre que la Loi, bien qu’excellente, ne produit pas
la vie. Elle révéle sa faiblesse, mais ne le transforme pas.

« Dieu voulant, nous traiterons le sujet de la délivrance de la chair et du péché, dans
la vie des croyants, dans une prochaine brochure ! »

C’est alors que le Saint-Esprit entreprend en lui une ceuvre plus
profonde. Il ne se limite plus a consoler et a enseigner, mais il brise, il
faconne, il conduit a la croix. Le croyant découvre que la véritable victoire
ne vient pas d’'une force accrue, mais d’'une mort a soi-méme, d'une
crucifixion intérieure en Christ. Il comprend que ce n’est pas en s’effor¢ant
davantage qu'il tiomphe, mais en renongant a son propre « moi » pour
laisser la vie de Jésus se manifester.

Le grand drame survient lorsque la résignation s’installe et que I'on
accepte son état comme une normalité. Cette résignation étouffe la
recherche de la vérité et pousse a justifier, par toutes sortes de
raisonnements trompeurs, l'orgueil de notre caractére, nos péchés
cachés, notre absence de victoire dans I'épreuve et sur notre vieille

Editions - Association Bible et Foi Page | 16



nature ; et plus encore, notre manque de repos intérieur. La ou I'Esprit
veut introduire la liberté et la paix, nous nous enfermons dans une prison
intérieure. Mais la croix demeure le lieu ou ces faux raisonnements sont
renversés, ou la chair est crucifiée, et ou I'Esprit ouvre la porte a une vie
nouvelle, marquée par la puissance de Dieu et le repos véritable.

« William Law » disait : « La vraie religion commence quand la Loi
devient vie par notre union profonde avec Dieu ! »

Le chrétien passe alors de la performance a la dépendance, de I'effort a
la foi, de la Loi a la Grace. Il cesse de vivre sa vie chrétienne par lui-
méme ; il laisse Christ la vivre en lui. Il comprend par I'Esprit la ligne de
conduite des cieux : « moins de ’'homme pour plus de Dieu ! » Cette parole
n’est pas une maxime pieuse, mais une réalité spirituelle : plus ’'hnomme
diminue, plus Dieu se révéle, plus la chair est crucifiée, plus I'Esprit vivifie.

Jean-Baptiste fut la voix de la Loi, appelant a la repentance et préparant
le chemin ; Jésus est la vie puissante de la Grace, accomplissant ce que
la Loi exigeait et donnant a 'homme une vie nouvelle. Et dans chaque
croyant, cette transition doit s’opérer: le passage de I'effort a la foi, de
la connaissance a la crucifixion, de la Loi qui exige a la Grace qui
accomplit.

Tant que « le vieil homme » n’est pas crucifié, le croyant demeure
prisonnier d’'un christianisme de la chair, celui de la femme esclave. Mais
lorsque la croix opére, 'Esprit nous introduit dans une vie de dépendance
joyeuse, ou lI'obéissance n’est plus une contrainte mais une spontanéite,
celle de la femme libre.

Cette ceuvre n’est pas le fruit de nos efforts, mais bien I'action souveraine
de Dieu en nous. Paul nous le rappelle : « Car c’est Dieu qui produit en
vous le vouloir et le faire, selon son bon plaisir » (Philippiens 2.13). Ainsi,
la crucifixion du vieil homme et la naissance de la vie nouvelle ne sont pas
une performance humaine, mais une grace divine qui nous conduit de la
servitude a la liberté, de la chair a I'Esprit.

Car le salut n’est pas une finalité, c’est une entrée dans le Royaume. Et
dans ce Royaume, ce n’est plus nous qui vivons, mais Christ qui vit en
nous pour accomplir la volonté de notre Pere. Voila le chemin du
vainqueur : marcher non par ses propres forces mais par la puissance de
I'Esprit, vivre non dans la performance mais dans la dépendance, non

Editions - Association Bible et Foi Page | 17



sous la Loi, mais sous la Grace qui accomplie la Loi en nous. Voila la vie
nouvelle, la vie de Grace qui remplace la vie par la Loi, et qui fait de
chaque croyant un témoin vivant de la victoire de Christ.

« Mais voici l'alliance que je ferai avec la maison d'Israél, aprés ces jours-
la, dit I'Eternel : Je mettrai ma loi au dedans d'eux, je I'écrirai dans leur
cceur ; et je serai leur Dieu, et ils seront mon peuple.

Celui-ci n'enseignera plus son prochain, ni celui-la son frere, en disant :
Connaissez I'Eternel ! Car tous me connaitront, depuis le plus petit
jusqu'au plus grand, dit I'Eternel ; car je pardonnerai leur iniquité, et je ne
me souviendrai plus de leur péché » (Jérémie 31.33-34).

En conclusion, le véritable Evangile de Christ nous révéle, avec une
clarté saisissante, la nature méme de la Nouvelle Alliance. Dieu ne promet
certainement pas une amélioration de I'’Ancienne, ni une répétition des
prescriptions gravées sur des tables de pierre, mais une transformation
radicale. Sa Loi ne sera plus extérieure, imposée comme une contrainte,
mais intérieure, inscrite dans le coeur. La ou I'’Ancienne Alliance maintenait
’homme a distance, rappelant sans cesse son incapacité a atteindre la
sainteté, la Nouvelle introduit une intimité ou I'Esprit devient la force qui
faconne la volonté et I'action.

Ce n’est plus 'homme qui s’efforce de plaire a Dieu par ses propres
moyens, mais Dieu Lui-méme, qui agit par sa vie de résurrection au plus
profond de I'étre, produisant en nous le vouloir et le faire selon Son bon
plaisir. La croix est le seuil de cette ceuvre: elle met fin au régne de la
chair et ouvre la porte a la vie de I'Esprit.

Ainsi, le croyant n’est plus prisonnier d’un christianisme de régles et de
performances, mais il devient vraiment un peuple nouveau, uni a Dieu
dans une relation vivante et filiale. « Je serai leur Dieu, et ils seront mon
peuple » n'est pas une formule religieuse, mais la proclamation d’'une
communion restaurée, ou ’homme vit enfin dans la liberté de 'amour et la
puissance de la grace. Cest |a le coeur du véritable Evangile : une Loi
écrite non sur des pierres, mais dans des vies transformées, une alliance
qui ne repose pas sur I'effort humain, mais sur I'action souveraine de Dieu
qui fait de nous Son peuple : par le sang.

N'est-ce pas merveilleux ?

Editions - Association Bible et Foi Page | 18



Les deux alliances dans lI'expérience chrétienne.
Extrait du livre d’« Andrew Murray » . « Les deux Alliances ».

« Ces femmes sont deux alliances : 'une, du mont Sinai, enfantant des
enfants pour la servitude, c’est Agar. Or, cette Agar répond a la Jérusalem
actuelle, car elle est esclave avec ses enfants. Mais la Jérusalem d’en
haut est libre, c’est notre mére... Ainsi donc, fréres, nous ne sommes pas
les enfants de I'esclave, mais de ’'homme libre... C’est avec la liberté que
Christ nous a affranchis. Tenez donc ferme, et ne vous laissez pas mettre
de nouveau sous le joug de la servitude » (Galates 4. 24-26-31 ; 5.1).

La maison d'Abraham était I'Eglise de Dieu de cette époque. La division
au sein de sa maison, l'un, son propre fils, mais né selon la chair, l'autre
selon la promesse, était une manifestation divinement ordonnée de la
division qui allait régner a travers les ages entre les enfants de l'esclave,
ceux qui servaient Dieu dans un esprit d'esclavage, et ceux qui étaient
enfants de I'nomme libre et le servaient dans I'Esprit de son Fils.

Ce passage nous enseigne ce que toute I'Epitre confirme : les Galates
s'étaient laissé prendre par le joug de I'esclavage et ne tenaient pas ferme
dans la liberté que le Christ libére véritablement. Au lieu de vivre dans la
Nouvelle Alliance, dans la Jérusalem d'en haut, dans la liberté que donne
le Saint-Esprit, toute leur vie prouvait que, bien que chrétiens, ils
appartenaient encore a I'Ancienne Alliance, qui engendre des enfants pour
I'esclavage.

Ce passage nous enseigne la grande vérité, qu'il est de la plus haute
importance pour nous de bien saisir : un homme, possédant une certaine
connaissance et expeérience de la grace de Dieu, peut prouver, par un
esprit 1égaliste et humain, qu'il est encore pratiquement, dans une large
mesure, sous I'Ancienne Alliance. Et il nous montrera, avec une clarté
remarquable, quelles sont les preuves de I'absence de la véritable vie de
la Nouvelle Alliance.

Une étude attentive de I'Epitre nous montre que la différence entre les
deux Alliances se manifeste en trois points. La loi et ses ceuvres sont
opposees a l'écoute de la foi ; la chair et sa religion a la chair crucifiée ;
l'impuissance au bien a une marche dans la liberté et la puissance de
I'Esprit. Puisse le Saint-Esprit nous révéler cette double vie.

Editions - Association Bible et Foi Page | 19



La premiére antithese se trouve dans ces belles paroles de Paul : « Avez-
vous recgu I'Esprit par les ceuvres de la loi, ou par I'écoute de la foi ? »
(Galates 3.2). Ces Galates étaient bel et bien nés dans la Nouvelle
Alliance ; ils avaient recu le Saint-Esprit. Mais ils avaient été entrainés par
des docteurs juifs, et, bien que justifiés par la foi, ils cherchaient a étre
sanctifiés par les ceuvres ; ils comptaient sur I'observance de la loi pour
maintenir et développer leur vie chrétienne. lls n'avaient pas compris que,
comme au commencement, le progres de la vie divine ne se fait que par
la foi, recevant jour apres jour sa force du Christ seul ; qu'en Jésus-Christ,
rien ne vaut la foi agissant par I'amour.

Presque tous les croyants commettent la méme erreur que les
chrétiens de Galatie. Trés peu apprennent d'emblée, lors de leur
conversion, que seule la foi nous permet de tenir ferme, de marcher et de
vivre pour Dieu. lls ignorent le sens de I'enseignement de Paul sur la mort
a la loi, la libération de la loi ; et la liberté que le Seigneur Jésus-Christ
nous accorde : « Tous ceux qui sont conduits par I'Esprit ne sont pas sous
la loi » (Galates 5.18).

Considérant la loi comme une ordonnance divine pour notre direction, ils
se considérent préparés et aptes, par leur conversion, a assumer son
accomplissement comme un devoir naturel. lls ignorent que, dans la
Nouvelle Alliance, la loi inscrite dans le cceur requiert une foi inébranlable
en une puissance divine, pour nous permettre, par elle, de lui obéir. lls ne
peuvent comprendre que ce n'est pas a la loi, mais a une Personne
Vivante, que nous sommes désormais liés, et que notre obéissance et
notre sainteté ne sont possibles que par une foi inébranlable en Sa
puissance, agissant sans cesse en nous. Ce n'est qu'en comprenant
cela que nous sommes véritablement préts a vivre dans la Nouvelle
Alliance.

Le deuxiéme mot, révélateur de I'esprit de I'Ancienne Alliance, est le mot
« chair ». Son contraste est la chair crucifiée. Paul demande : « Etes-vous
si insensés ? Ayant commencé par I'Esprit, parvenez-vous a la perfection
dans la chair ? » (Galates 3.3). La chair désigne notre nature humaine
pécheresse (NDLR - notre nature adamique, non convertie, vivant encore
en nous). Lors de sa conversion, le chrétien ignore généralement
I'immense corruption de sa vieille nature, ni la subtilité avec laquelle elle
peut s'offrir au service de Dieu.

Editions - Association Bible et Foi Page | 20



Il peut étre trés disposé et assidu au service de Dieu pendant un temps.
Il peut concevoir d'innombrables observances pour rendre son culte
agréable et attrayant ; et pourtant, tout cela peut n'étre que ce que Paul
appelle « se donner en spectacle dans la chair », « se glorifier dans la
chair » (Galates 6.13), dans la volonté et les efforts de I'hnomme. Cette
puissance de la chair religieuse est I'une des grandes caractéristiques de
la religion de I'Ancienne Alliance. Elle passe a c6té de la profonde humilité
et de la spiritualité du véritable culte de Dieu; un cceur et une vie
entierement dépendants de Lui.

La preuve que notre religion est en grande partie celle de la chair
religieuse, c'est que la chair pécheresse s'y épanouit. Il en fut ainsi pour
les Galates. Tandis qu'ils se donnaient belle allure dans la chair et s'en
glorifiaient, leur vie quotidienne était pleine d'amertume, d'envie, de haine
et d'autres péchés. lls se mordaient et se dévoraient les uns les autres.
Chair religieuse et chair pécheresse ne font qu'un : il n'est pas
étonnant que, malgré une forte dose de religion, I'hnumeur, I'égoisme et la
mondanité cohabitent si souvent ensemble. La religion de la chair ne peut
vaincre le péché.

Quel contraste avec la religion de la Nouvelle Alliance ! Quelle place y
occupe la chair ? « Ceux qui sont a Christ ont crucifié la chair avec ses
désirs et ses affections » (Galates 5.24). L'Ecriture parle de la volonté de
la chair, de I'esprit de la chair, de la convoitise de la chair ; tout cela, le vrai
croyant I'a vu condamné et crucifié en Christ : il I'a livré a la mort pour en
étre débarrasse.

Non seulement il accepte la Croix, avec sa malédiction et sa rédemption,
comme son entrée dans la vie ; il s'en glorifie comme de sa seule force,
jour aprés jour, pour vaincre la chair et le monde : « Je suis crucifié avec
Christ » (Galates 2.20).

« Loin de moi I'idée de me glorifier, sinon de la croix de mon Seigneur
Jésus-Christ, par laquelle je suis crucifié au monde » (Galates 6.14).

De méme que seule la mort du Christ était nécessaire pour inaugurer la
Nouvelle Alliance, et la vie de résurrection qui I'anime, il n'y a d'autre
entrée dans la véritable vie de la Nouvelle Alliance que par notre
identification a cette mort, par le Saint-Esprit.

Editions - Association Bible et Foi Page | 21



« Déchu de la grace » (Galates 5.4). C'est un troisieme mot qui décrit la
condition de ces Galates, dans cet esclavage ou ils étaient réellement
impuissants a tout bien véritable. Paul ne parle pas ici d'une apostasie
définitive, car il s'adresse toujours a eux en tant que chrétiens, mais de
leur errance loin de la voie de la grace vivifiante et sanctifiante, par laquelle
un chrétien peut obtenir la victoire sur le péché.

Tant que la grace est principalement liée au pardon et a I'entrée dans la
vie chrétienne, la chair est |la seule force par laquelle nous pouvons servir
et ceuvrer. Mais lorsque nous savons quelle abondance de grace a été
accordée, et comment Dieu « répand toutes graces, afin que nous
abondions en toutes bonnes ceuvres » (2 Corinthiens 9.8), nous savons
que, comme par la foi, c'est aussi par la grace seule que nous vainquons
a chaque instant, ou que nous sommes capables de faire un seul pas dans
la foi.

Le contraste avec cette vie d'impuissance et d'échec se trouve dans ce
seul mot : « I'Esprit ». « Si vous étes conduits par I'Esprit, vous n'étes pas
sous la loi » (Galates 5.18), qui exige de vous vos propres forces. « Je dis
donc : marchez selon I'Esprit, et vous n'accomplirez pas les désirs de la
chair » (Galates 5.16) ; promesse précise et certaine.

L'Esprit libére de la loi, de la chair et du péché : « Le fruit de I'Esprit, c'est
I'amour, la paix et la joie » (Galates 5.22). De la promesse de la Nouvelle
Alliance : « Je mettrai mon Esprit en vous, et je ferai en sorte que vous
suiviez mes lois, et que vous observiez mes ordonnances », I'Esprit est le
centre et la somme de tout. Il est la puissance de la vie surnaturelle
d'obéissance et de sainteté véritables.

Et quelle aurait été la voie que les Galates auraient suivie s'ils avaient
accepté cet enseignement de Paul ? A sa question : « Maintenant que
vous avez connu Dieu, comment retournez-vous a ces rudiments faibles
et misérables, auxquels vous désirez retourner en esclavage ? » (Galates
4.9). lls auraient compris qu'il n'y avait qu'une seule solution.

Rien d'autre ne pouvait les aider que de revenir immédiatement sur le
chemin qu'ils avaient quitté. La ou ils l'avaient quitté, ils pouvaient y
retourner. Pour chacun d'entre eux qui le souhaitait, ce renoncement a
I'esprit |égaliste de I'Ancienne Alliance, et cette soumission renouvelée au

Editions - Association Bible et Foi Page | 22



Médiateur de la Nouvelle Alliance pouvaient étre I'acte d'un instant, d'un
seul pas.

Alors que la lumiere de la promesse de la Nouvelle Alliance se levait sur
lui et qu'il voyait comment le Christ devait étre tout, la foi en tout, le Saint-
Esprit dans le coeur pour tout, et la fidélité d'un Dieu fidéle a I'Alliance pour
tout en tous, il sentait qu'il n'avait qu'une chose a faire : s'abandonner a
Dieu dans I'impuissance totale et compter sur lui, dans la simple foi,
pour accomplir Sa Parole.

Dans l'expérience chrétienne, il peut trés bien subsister la vie
d'esclavage et d'échec de [I'Ancienne Alliance. Dans [|'expérience
chrétienne, il peut y avoir une vie qui s'abandonne entiérement a la grace
et a I'esprit de la Nouvelle Alliance. Dans I'expérience chrétienne, une fois
recue la véritable vision de la Nouvelle Alliance, une foi pleinement fondée
sur le Médiateur de la Nouvelle Alliance, peut entrer immédiatement dans
la vie assurée par ['Alliance.

Je ne saurais trop supplier tous les croyants qui aspirent a connaitre
pleinement ce que la grace de Dieu peut accomplir en eux, d'examiner
attentivement cette question et reconnaitre que notre esclavage de
I'’Ancienne Alliance est la cause de nos nombreux échecs. De comprendre
clairement la possibilit¢é d'un changement radical dans notre relation a
Dieu, n'est-ce pas nécessaire pour obtenir I'aide que nous recherchons ?

Nous pouvons rechercher notre croissance par un usage plus assidu des
moyens de grace et un effort plus sincére pour vivre en accord avec la
volonté de Dieu, et pourtant échouer completement. La raison en est
qu'il existe une racine secréte du mal qu'il faut éradiquer.

Cette racine est I'esprit d'esclavage, I'esprit Iégaliste de I'effort personnel,
qui entrave cette humble foi qui sait que Dieu accomplira tout, et qui
s'abandonne a Lui pour le faire. Cet esprit peut se trouver au coeur d'un
zéle immense pour le service de Dieu et d'une priere fervente pour sa
grace ; elle ne jouit pas du repos de la foi et ne peut vaincre le péché, car
elle ne jouit pas de la liberté que le Christ nous a donnée, et ignore que la
ou est I'Esprit du Seigneur, la est la liberté.

La, I'ame peut dire : « La loi de I'Esprit de vie en Jésus-Christ m'a libéréee
de la loi du péché et de la mort » (Romains 8.2).

Editions - Association Bible et Foi Page | 23



Une fois que nous aurons admis de tout cceur, non seulement nos
faiblesses, mais aussi que quelque chose de radicalement mauvais doit
étre changé en nous, nous nous tournerons vers Dieu avec un intérét
nouveau, une confession plus profonde de notre ignorance et de notre
impuissance.

Nous nous tournerons vers Dieu avec une espérance qui ne cherche que
I'enseignement et la force de Dieu, pour découvrir que la Nouvelle Alliance

offre la seule véritable solution concréte a chaque besoin (Fin de I'extrait —
Vous trouverez le livre en entier sur bible-foi.com).

« Eh bien, chers lecteurs ! Confiants dans la grace du Seigneur, nous
allons essayer maintenant d’entrer dans plus de profondeur ! »

Editions - Association Bible et Foi Page | 24



Chapitre deux

L'appel a la préparation.

« ... la voix de celui qui crie dans le désert : Préparez le chemin du
Seigneur ... » (Jean 1.23). « ...c'est celui dont il est écrit : voici, jenvoie
mon messager devant toi, pour préparer ton chemin devant toi » (Matthieu
11.10).

Dans le silence aride du désert, la ou toute prétention humaine est
dépouillée par la rudesse des éléments, surgit une voix. Non pas celle
d’'un homme qui cherche a se faire entendre par la puissance de son
éloguence, ou qui croit pouvoir s'imposer parce qu’il se sait « envoyé » de
Dieu ; mais celle d’'un messager brisé, consumé par la vision de la gloire
imminente du Seigneur, et animé par une urgence céleste. Cette voix n’est
pas simplement une proclamation extérieure, qui répéete ce qu'elle a
entendu ou apprise par d’autres, mais I'’écho d’un travail intérieur de
I'Esprit, le fruit d'une communion profonde avec Dieu dans les lieux
solitaires, la ou I'ame est fagonnée pour porter un témoignage pur et sans
compromis.

La voix de Jean-Baptiste n’était pas celle d’un prédicateur mondain, mais
celle dun homme consumé par la vérité, rempli du Saint-Esprit, incapable
de compromis. « Repentez-vous, car le royaume des cieux est proche »
(Matthieu 3.2). Tel était son cri, non pas pour flatter les foules, mais pour
les secouer, les réveiller, les amener a la conversion.

L’histoire biblique elle-méme témoigne de ce constat : malgré les
alliances divines, les miracles éclatants et les prophétes envoyés, le
peuple de Dieu retombe sans cesse dans l'oubli, I'idolatrie et la
désobéissance. Comme le monde, il est vulnérable a I'errance, a 'orgueil,
et a la négligence de I'essentiel. C’est pourquoi tous les appels a « se
souvenir », a « revenir », et a « se repentir » résonnent tout au long des
Ecritures. Les fondements de la vie spirituelle ; la foi, 'amour, la justice, la
sainteté, ne sont pas des acquis définitifs, mais des vérités a retrouver, a
raviver, a garder vivantes dans chaque génération.

Editions - Association Bible et Foi Page | 25



Méme ceux qui ont connu la vérité peuvent s’en éloigner, mais la grace
de Dieu appelle toujours au retour, a la restauration, et a la fidélité
renouvelée : « Souviens-toi d’ou tu es tombé, repens-toi, et pratique tes
premiéres ceuvres » (Apocalypse 2.5).

Jean, un modéle de sobriété, de simplicité, de détachement. Il ne
cherchait ni le confort ni la reconnaissance, mais la fidélité a son appel
d’homme engagé. Nous pouvons voir en lui I'image du serviteur
entierement abandonné a Dieu, libre de toute ambition personnelle, vivant
pour une seule chose : que le chemin soit préparé afin que Christ soit
révélé. De tout son étre transpirait cette réalité vivante : « moins de
I’homme pour plus de Dieu ! »

La visitation de Dieu n’est pas une idée abstraite ou un concept mystique
réservé a quelques initiés. C’est une réalité vivante, palpable, qui
bouleverse tout sur son passage. Elle vient avec feu, avec sainteté, avec
transformation. Elle ne descend pas dans les hauteurs de notre orgueil ou
les forteresses de notre suffisance, mais elle repose sur les coeurs brisés,
les vies humbles, les ames disponibles : « Car ainsi parle le Trés-Haut,
dont la demeure est éternelle et dont le nom est saint : j'habite dans les
lieux élevés et dans la sainteté, mais aussi avec ’lhomme contrit et humilié,
afin de ranimer les esprits humiliés, afin de ranimer les cceurs contrits »
(Esaie 57 v. 15).

Lorsque Jésus se présentera au monde, Jean ne cherchera pas a retenir
les foules autour de sa propre doctrine, ni a s’agripper a son ministere
mais il s’efface avec humilité : « Il faut qu’il croisse, et que je diminue »
(Jean 3.30). Le vrai ministére ne consiste pas a attirer les hommes a soi
ou a sa dénomination religieuse, mais a les conduire a Christ, puis a
disparaitre. Jean est donc le véritable prototype du messager fidéele,
celui qui prépare sans posséder, qui annonce sans dominer, qui sert
sans s’imposer.

Le disciple du Seigneur ne doit jamais confondre son réle avec sa
personne. Il est un canal, non la source. Jean ne revendique rien, ne
s’approprie rien, mais se tient comme un flambeau allumé par Dieu, prét
a s’éteindre une fois la lumiére venue. Cette voix est aussi le cri du réveil,
d’un retour a Dieu, le signal d’'un coeur embrasé par 'amour divin, appelant
les hommes a se détourner de leur péché et de leur tiédeur spirituelle et a
embrasser une sainteté active, une foi vivante, une repentance sincere.

Editions - Association Bible et Foi Page | 26



Car préparer le chemin du Seigneur, ce n'est pas seulement annoncer
sa venue, tout en continuant a vivre selon nos intéréts personnels, méme
s’ils sont religieux.

C’est aussi ouvrir les cceurs a sa seigneurie, c’est aplanir les sentiers
tortueux de I'orgueil, de I'indifférence et du péché ; afin que le Roi de gloire
puisse apparaitre sans obstacle et sous les acclamations ; a I'instar de la
venue de Jésus dans cette religion du judaisme de cette époque ; qui
ressemble tellement au christianisme moderne : « Ceux qui précédaient
et ceux qui suivaient Jésus criaient : Hosanna ! Béni soit celui qui vient au
nom du Seigneur ! » (Marc 11.9).

Sont-ce les mémes personnes qui s’écrieront plus tard : « Crucifie,
crucifie-le ! » (Luc 23.21) ? Il est frappant de constater combien le cceur
humain peut accueillir avec joie le salut, mais reculer devant la croix. Il en
est de méme dans I'Eglise aujourd’hui. Il accueille les bras ouverts les
bénédictions de Dieu ; mais a tellement de difficulté a rechercher Sa
Personne Sainte. Les chrétiens chantent avec ferveur lorsque le Seigneur
se révéle comme Sauveur ; lorsqu’ll guérit, délivre, restaure. Mais lorsque
ce méme Seigneur vient comme Celui qui est le « chef ; la Téte », et qui
appelle a mourir a soi, a renoncer, a porter la croix ; alors beaucoup
détournent le regard et se détournent de Lui : « Plusieurs de ses disciples,
apres l'avoir entendu, dirent: Cette parole est dure; qui peut I'écouter ? »
(Jean 6.60). Louer Dieu pour Son salut, c’est juste. Mais le suivre jusqu’a
la croix, c’est |a 'appel véritable (je ferme la parenthese).

Préparer le chemin du Seigneur, c’est accepter d’étre dérangé, bousculé
dans nos certitudes et nos habitudes. C'est consentir a ce que nos
traditions, nos routines religieuses et nos raisonnements humains soient
mis a I'épreuve du feu, comme le veau d’or réduit en poussiére devant
Moise, afin que rien de ce qui est idolatre ou centré sur 'lhomme ne
subsiste.

En conclusion, le Royaume de Dieu ne peut reposer sur la sagesse
humaine des chrétiens, ni sur des formes figées, mais sur la manifestation
vivante de I'Esprit. La ou ’'homme cherche a batir par ses propres moyens,
I'Esprit vient briser, purifier et reconstruire selon la volonté de Dieu.
Préparer le chemin, c’est donc ouvrir nos vies a cette ceuvre radicale.

Editions - Association Bible et Foi Page | 27



C’est accepter que nos sécurités religieuses soient consumeées, afin que
la gloire du Christ soit révélée sans mélange et que Son régne s’établisse
dans la puissance de la vie nouvelle. Ce chemin n’est pas celui des
apparences, ni celui des discours séduisants, mais celui d'une foi
enracinée dans la puissance divine qui transforme et qui libére. Paul le
rappelle avec force : « Ma parole et ma prédication ne reposaient pas sur
les discours persuasifs de la sagesse humaine, mais sur une
démonstration d’Esprit et de puissance » (1 Corinthiens 2.4).

Ce témoignage nous montre que I'Evangile n’est pas une philosophie
humaine, mais une réalité vivante qui agit dans ceux qui croient. Et
encore : « Car le Royaume de Dieu ne consiste pas en paroles, mais en
puissance » (1 Corinthiens 4.20).

Le Royaume est une construction nouvelle, une création spirituelle ou
les choses anciennes, comme l'ancienne alliance, deviennent obsolétes
et disparaissent devant la réalité vivante de I'Esprit. Méme s’il s’y trouve
un lien, ce n'est pas un prolongement du passé, mais une oceuvre
radicalement nouvelle, fondée sur la croix et manifestée par la puissance
de la résurrection. La ou la loi engendrait la servitude, I'Esprit brise les
chaines, guérit les coeurs et nous fait sortir en liberté.

Cette liberté n’est pas théorique, elle est concréte et expérimentale.
L'exemple de Pierre en est une image éclatante : arrété, enfermé, gardé
par des soldats, il est miraculeusement libéré par I'intervention d’'un ange
du Seigneur (Actes 12.1-11). Ce récit illustre la puissance de la Nouvelle
Alliance : ce que ’homme ne peut accomplir par lui-méme, Dieu le réalise
par son Esprit. Les portes s’ouvrent, les chaines tombent, et le croyant est
conduit hors de sa prison vers la lumiére.

Ainsi, préparer le chemin du Seigneur n’est rien d’autre que de consentir
a ce dépouillement, afin que la vie nouvelle se déploie dans toute sa force
et que I'Eglise retrouve la simplicité et la puissance de I'Esprit.

Editions - Association Bible et Foi Page | 28



Chapitre trois

La purification des sentiers.

« Aplanissez dans les lieux arides une route pour notre Dieu... Que tout
ravin soit comblé, que toute montagne et toute colline soit abaissée ; que
les passages tortueux deviennent droits, et les chemins raboteux soient
aplanis » (Esaie 40.3-4).

Ce cri prophétique ne parle pas d’'un aménagement extérieur, mais d’'une
ceuvre intérieure, invisible et pourtant décisive. La purification des sentiers
de notre cceur n’est pas une réforme morale ou un ajustement superficiel,
mais une transformation profonde, radicale, opérée par la main de Dieu.
C’est I'Esprit qui vient combler nos ravins de vide et d’'incrédulité, abaisser
nos montagnes d’orgueil, redresser nos chemins tortueux de compromis
et aplanir nos sentiers raboteux de résistance. Cette sanctification n’est
pas le fruit de nos efforts, mais I'action souveraine de I'Esprit qui prépare
en nous une demeure pour le Roi de gloire. Lorsque ces obstacles
intérieurs sont 6tés, Christ peut entrer et régner sans entrave, et Sa
présence devient la réalité vivante qui transforme notre vie et celle de
I'Eglise.

« Nous renversons les raisonnements et toute hauteur qui s’éléve contre
la connaissance de Dieu, et nous amenons toute pensée captive a
'obéissance de Christ » (2 Corinthiens 10.5). Ce verset exprime
exactement 'idée que tout ce qui s’oppose a Dieu dans la vie du
disciple doit étre abaissé. Paul utilise des termes forts : « renverser,
abaisser, amener captif ». Cela montre que la vie chrétienne n’est pas
simplement une ameélioration morale, mais une véritable conquéte
spirituelle de tous les jours, ou I'Esprit soumet nos pensées, nos
raisonnements et nos résistances a I'autorité de Christ.

Dans cette perspective, chaque ravin comblé représente les abimes de
découragement, de culpabilité, de honte, de péché, que Dieu vient remplir
par sa grace surabondante : « Il reléve l'affligé de la poussiére, il éléve le
pauvre du fumier » (1 Samuel 2.8).

Editions - Association Bible et Foi Page | 29



Il y a dans cette élévation, la puissance de la justification par la foi, qui
restaure 'dme et la rend capable de marcher dans la lumiéere : « Il guérit
ceux qui ont le cceur brisé, et il panse leurs blessures » (Psaume 147.3).

Les montagnes et les collines abaissées représentent l'orgueil, la
suffisance et toutes les hauteurs de la vanité humaine qui s’élevent contre
la connaissance de Dieu. L’Ecriture nous rappelle: « Dieu résiste aux
orgueilleux, mais il fait grace aux humbles » (Jacques 4.6). Ainsi, la
purification des sentiers de notre coeur ne peut commencer que par
I’humiliation volontaire, par le renoncement a toute prétention et a toute
gloire personnelle.

C’est en acceptant d’étre abaissé que 'homme s’ouvre a la gréace,
comme Joseph jeté dans le puits. Ce moment d’humiliation, ou il est
dépouillé de ses vétements et rejeté par ses freres, devient
paradoxalement le point de départ de I'ceuvre de Dieu dans sa vie. Ce qui
semblait une défaite et une injustice se révéle étre une préparation a
I'exaltation future. Ainsi en est-il de tout croyant : I'abaissement n’est pas
une fin en soi, mais le chemin par lequel Dieu brise I'orgueil, détruit les
illusions de suffisance et ouvre la porte a Sa grace.

La croix est ce puits spirituel ou 'homme est dépouillé de lui-méme, mais
c’est aussi le lieu ou commence la véritable élévation, car « Dieu fait grace
aux humbles ». Ce dépouillement volontaire est la condition pour que
Christ soit exalté en nous et que Sa vie nouvelle se déploie dans toute sa
puissance. La préparation intérieure consiste donc a consentir a cette
descente, a laisser I'Esprit briser nos résistances, afin que la vie nouvelle
se déploie et que Christ seul soit élevé dans nos vies et dans I'Eglise.

Aujourd’hui, bien des enseignements bibliques s’élevent, de tous cotés,
portés par des voix assurées, des raisonnements affités, des
constructions séduisantes. Mais trop souvent, leur source n’est pas la
révélation, mais la sagesse de 'homme. Une sagesse qui sait expliquer,
argumenter, convaincre, mais qui ne tremble pas devant la sainteté. Une
sagesse qui éclaire l'intellect, mais laisse le cceur dans sa suffisance.

Pourtant, lorsque la lumiere véritable entre dans un cceur, elle ne laisse
rien debout. Elle ne flatte pas, elle ne discute pas, elle révéle. Et face a
cette lumiére, il n’y a plus de place pour les discours bien ficelés.

Editions - Association Bible et Foi Page | 30



Il ne reste qu’un silence, celui de Job, qui aprés avoir longuement parlé,
s’effondre devant la grandeur de Dieu : « Oui, jai parlé, sans les
comprendre, de merveilles qui me dépassent et que je ne congois pas »
(Job 42.3).

Ce n’est pas 'orgueil qui parle de cette maniére, mais I'éveil spirituel. Job
ne se repend pas d’avoir été faible, mais d’avoir cru comprendre ce qui ne
peut étre saisi sans réveélation. Et dans ce dépouillement, il trouve une
merveilleuse liberté : « C’est pourquoi je me condamne et je me repens
sur la poussiere et sur la cendre » (Job 42.6). C’est |a le fruit de la vraie
humilité : non pas une connaissance qui €léve, mais une révélation qui
abaisse pour mieux relever.

Les passages tortueux deviennent droits lorsque la vérité triomphe du
compromis, lorsque la lumiere chasse les ténébres, lorsque la droiture
remplace la duplicité dans nos cceurs : « Heureux ceux qui ont le coeur
pur, car ils verront Dieu » (Matthieu 5.8).

Cette purification est une ceuvre continue, une marche quotidienne, une
réponse constante a I'appel du Seigneur : « Examinez-vous vous-mémes,
pour savoir si vous étes dans la foi ; éprouvez-vous vous-mémes »
(2 Corinthiens 13.5).

Faites-le vraiment, en prenant le temps qu’il faudra. Car le chemin du
Seigneur ne peut étre foulé que par ceux qui ont laissé Dieu purifier leurs
sentiers ; qui cherchent Dieu, non pas selon leur propre sagesse, mais
selon la Parole. Le verset d’Exode 3.5 : « N'approche pas d’ici, 6te tes
souliers de tes pieds, car le lieu sur lequel tu te tiens est une terre sainte »,
est une invitation solennelle a la sainteté, a la révérence et a la séparation
du monde et de notre « moi ». Il constitue un fondement spirituel que tout
disciple doit comprendre profondément. Lorsque Moise s’approche du
buisson ardent, Dieu l'arréte. Ce n’est pas un simple avertissement
physique, pris a la rigolade, mais une déclaration spirituelle : « la présence
de Dieu sanctifie toujours le lieu ! »

L'approche du divin exige obligatoirement une purification. Oter ses
souliers, c’est se dépouiller de tout ce qui est souillé, terrestre, profane,
en pensées et en actes.

« Andrew Murray », dans ses écrits sur 'hnumilité et la consécration,
interpréte ce geste comme un acte de soumission totale.

Editions - Association Bible et Foi Page | 31



Pour lui, 6ter ses souliers signifie renoncer a ses droits, a ses protections,
a ses habitudes. C’est une posture d’abandon devant Dieu : « Le sol sacré
ne peut étre foulé que par des pieds nus, c’est-a-dire, dépouillés de toute
prétention humaine ! »

« A.W. Tozer » va plus loin, en affirmant que « Dieu ne se révéle qu’a
ceux qui sont préts a se dechausser de leur orgueil ! » 1l voit dans ce
verset une métaphore de la séparation entre le monde et le royaume de
Dieu. Le disciple doit éter les souliers de la culture, de la logique humaine,
des ambitions personnelles pour entrer dans la lumiére divine.

Le disciple moderne, comme Moise, doit apprendre a s’arréter, a se
déchausser, a reconnaitre que Dieu est la et gqu’il est Saint. Ce n’est qu’en
se dépouillant que I'on peut entendre la voix divine et recevoir I'appel. Tout
cela, sous la direction du Saint-Esprit. Sinon, nous ferons
certainement des bétises.

David dit : « Nous n'avons pas cherché I'Eternel selon la loi »
(1 Chroniques 15.13). Ce cri de lucidité vient apres un drame : Uzza, un
homme sincére, zélé, mais mal positionné, mal enseigné ; il est frappé par
Dieu pour avoir touché I'arche. Pourquoi ? Parce que I'arche ne devait pas
étre portée sur un char, méme s’il était neuf, mais sur les épaules des
Lévites (Nombres 4.15, Deutéronome 10.8). David, dans son
empressement de servir son Dieu, avait négligé les instructions divines.

Et Uzza, bien qu’animé d’'un bon réflexe en faveur de Dieu, est devenu
le dommage collatéral d’'un choix spirituel mal fondé. Le chemin de cet
élan pour Dieu n’était pas purifié par 'obéissance a la Parole.

Aujourd’hui, nos églises comptent de nombreux « Uzza », des hommes
et des femmes sincéres, engages, animés d’'un zele authentique pour
Dieu, mais qui portent le poids de systémes religieux mal alignés avec Sa
volonté et Sa Parole. Comme Uzza, ils tendent la main pour soutenir ce
qui semble sacré, mais dans un cadre que Dieu n’a pas approuvé.

A limage du judaisme du temps de Jésus, ces structures religieuses
étouffaient la vie de I'Esprit sous le poids des traditions humaines, malgré
la sincérité des cceurs. Ce glissement subtil mais dangereux expose
I'Eglise & un grand risque : celui de voir des chrétiens sincéres, mais mal
orientés, s’assecher spirituellement, menacés de « mourir ».

Editions - Association Bible et Foi Page | 32



En s’appuyant sur des systémes humains plutdét que sur la direction de
I'Esprit, beaucoup perdent la fraicheur de la communion avec Dieu, et leur
service devient mécanique, sans vie, sans feu.

Ce sont des services construits sur des stratégies humaines, des cultes

centrés sur le bien-étre de I'nomme, des appels au travail sans
sanctification et obéissance. Et quand l'arche chancelle, quand la
présence de Dieu est mal portée, sur de mauvais fondements, ce sont
souvent les « Uzza» qui tombent : burnout, scandales, divisions,
blessures profondes, divisions, excommunications...

Quand la crainte de Dieu devient une formalité, quand la présence divine
est manipulée selon des criteres humains, les conséquences sont trés
graves. Si nous voulons porter la gloire du Seigneur, il faut revenir a la loi
de Dieu. Pas a la lettre, mais a I’Esprit de vie : sanctification, obéissance,
humilité, renoncement, dépouillement. |l faut que les Lévites, les véritables
appelés, les sanctifiés, reprennent leur place, et que l'arche du
témoignage soit portée sur les épaules de ceux que Dieu a Lui-méme
choisis. Il faut que les David actuels, les «leaders » modernes,
reconnaissent leurs erreurs et réparent les bréches.

Le seul mot d’ordre capable de redresser les chemins tortueux, de servir
avec pureté et d’édifier convenablement le corps de Christ, c’est celui-ci :
« moins de 'homme pour plus de Dieu ! »

Tant que nos raisonnements « papaux », nos ambitions et nos traditions
dominent, la gloire divine reste voilée. Mais lorsque 'homme s’efface, que
le cceur s’humilie, alors la présence sainte de Dieu revient avec puissance
pour confirmer sa Parole.

Et cette fois, elle ne viendra pas pour juger ou frapper, mais pour bénir
comme jamais, pour restaurer, pour embraser les cceurs d'un feu
nouveau : « Toute vallée sera comblée, toute montagne et toute colline
seront abaissées ; les passages tortueux seront redressés, et les chemins
rocailleux aplanis » (Luc 3.5).

Editions - Association Bible et Foi Page | 33



Chapitre quatre

Christ doit grandir, et ’'hnomme diminuer.

« Il faut qu’il croisse, et que je diminue » (Jean 3 v. 30). Tel est le moyen
que Dieu donne pour établir le Seigneur Jésus-Christ ; cette parole révéle
le moyen divin par lequel Dieu établit pleinement la seigneurie de Jésus-
Christ dans le cceur des croyants dans le monde.

Dieu ne choisit pas de manifester la gloire de son Fils par des
démonstrations de force humaine, mais par le chemin de I'abaissement.
Philippiens 2 nous le rappelle: « |l s’est dépouillé lui-méme, en prenant
une forme de serviteur... c’est pourquoi Dieu I'a souverainement élevé ».
Ce dépouillement volontaire est la clé de I'exaltation divine. Le Christ n'a
pas cherché a s’imposer par la puissance visible, mais a se livrer dans
I’humilité, jusqu’a la croix, afin que la gloire de Dieu se révéle dans la
résurrection. C’est une loi spirituelle immuable : |a ou 'homme diminue,
Dieu peut croitre. La ou le moi s’efface, le Christ peut régner.
L'abaissement n'est donc pas une perte, mais le chemin de la véritable
élévation. C’est dans la faiblesse assumée que la puissance de Dieu se
déploie, et c’est dans I’humilité que la gloire du Christ se manifeste.

« T. Austin-Sparks » écrivait : « Le ministere véritable commence la ou
I’homme cesse d’étre le centre. Le disciple n’est pas appelé a briller, mais
a s’effacer pour que Christ soit vu ! »

Le verset de Jean 3 v. 30 : « Il faut qu'il croisse, et que je diminue »,
résume, en quelques mots I'essence méme de l'esprit des prophétes et
de la vie chrétienne. Prononcées par Jean-Baptiste, ces paroles marquent
un tournant décisif dans une vie : son propre ministére devait s’effacer
pour laisser toute la place a Jésus-Christ. Elles résonnent comme une
regle universelle pour tout serviteur de Dieu, pour tout disciple, pour toute
mére de famille, hier comme aujourd’hui : la gloire du Seigneur doit
grandir, tandis que I'égo, I'ambition, et méme [linfluence personnelle
doivent s’effacer.

Editions - Association Bible et Foi Page | 34



L’Esprit Saint ne parle pas pour faire entendre les pensées des
hommes, mais pour transmettre celles de Dieu. La Pentecbte n’a pas
été donnée pour que I'homme soit exalté avec tous ses systémes
religieux, mais pour que Christ soit vu a travers |ui.

« Charles Spurgeon » disait que « Jean ne se retire pas avec tristesse,
mais avec joie. Il voit le Soleil se lever et se réjouit que son étoile pélisse
pour passer ! »

Dans un monde saturé par la recherche de visibilité, de reconnaissance
et d’influence, cette phrase résonne comme une révolution silencieuse :

« Bible et Foi » : « Le disciple n’est pas appelé a briller, mais a s’effacer
pour que Christ soit vu. Tel le chandelier, sa mission est de porter la
lumiere, non d’étre la lumiere ! »

Elle renverse toutes les logiques humaines et établit une loi spirituelle
immuable : la vie chrétienne n’est pas une scéne de théatre, mais un autel.
Le théatre « pharisaique » est le domaine de I'apparence, de la mise en
scene, du costume et du masque, tout cela est mensonge et attire les
regards sur soi. |l peut séduire, @émouvoir, captiver, mais il ne pourra jamais
transformer un coeur.

Jésus a qualifié les pharisiens d’hypocrites a plusieurs reprises dans les
Evangiles. Il dénoncait leur apparence religieuse extérieure, leur
attachement aux traditions humaines, et leur manque de justice, de
miséricorde et de fidélité intérieure : « Malheur a vous, scribes et
pharisiens hypocrites ! Vous nettoyez I'extérieur de la coupe et du plat,
mais a l'intérieur, ils sont pleins de rapine et d'intempérance » (Matthieu
23 v. 25).

Dans ce chapitre, Jésus utilise plusieurs fois I'expression « malheur a
vous » pour souligner leur duplicité : ils enseignaient la loi mais ne la
vivaient pas, ils imposaient des fardeaux aux autres sans les porter eux-
mémes, et ils cherchaient les honneurs plutét que la vérité.

Tout commence quand le disciple, édifié par le Saint-Esprit, cesse enfin
de dire : « Regardez-moi ! », et commence a dire : « Voici 'Agneau de
Dieu! » (Jean 1 v. 29). Comme Jean-Baptiste, il se retire avec joie, car il
sait que sa mission est accomplie lorsque Christ est exalté.

Editions - Association Bible et Foi Page | 35



Ce passage du « moi » a Christ est le fruit d'une ceuvre profonde,
silencieuse et sanctifiante, ou I'ego spirituel est brisé pour que la gloire du
Fils soit révélée. Au commencement, le croyant peut étre animé d'un zéle
sincére mais encore centré sur lui-méme, cherchant a démontrer sa foi, a
prouver sa transformation, a étre vu comme un modele.

Mais cette posture, bien que parfois noble en apparence, détourne les
regards de Celui qui seul mérite I'adoration : « Il ne faut pas qu'il soit un
nouveau converti, de peur qu'enflé d'orgueil il ne tombe sous le jugement
du diable » (1 Timothée 3 v. 6).

Le prophéte Esaie I'affirme sans détour : « Je suis I'Eternel, c’est [a mon
nom ; et je ne donnerai ma gloire a aucun autre » (Esaie 42 v. 8).

« Nous ne nous préchons pas nous-mémes ; c’est Jésus-Christ le
Seigneur que nous préchons, et nous nous disons vos serviteurs a cause
de Jésus » (2 Corinthiens 4 v. 5). Ce verset est une autre déclaration
limpide, presque tranchante, de I'apbtre Paul. Il trace une frontiére nette
entre le ministére centré sur soi et celui centré sur Christ. Il ne s’agit pas
d’'un simple choix de style ou de méthode, mais d’'une posture spirituelle
fondamentale.

Moise, élevé a la cour de Pharaon, formé dans les arts et la puissance
de 'Egypte, était : « puissant en paroles et en ceuvres » (Actes 7 v. 22). I
aurait pu devenir un homme de scéne, un libérateur glorieux selon les
standards humains. Mais Dieu I'a conduit dans le désert, loin des regards,
pour le briser, le dépouiller, le transformer. Ce n’est qu’aprés quarante ans
d’effacement qu’il est prét a dire a son Dieu : « Qui suis-je, pour aller vers
Pharaon ? » (Exode 3 v. 11). Quelle différence d’avec le Moise du début.

Moise ne se préche pas lui-méme, il n'impose pas sa propre vision au
peuple. Il N’y a pas d’a-peu-prés avec lui. Il devient un serviteur, un porte-
parole, un canal sanctifié. Il ne cherche pas a étre vu, mais a faire voir la
puissance de Dieu. Lorsqu’il descend du Sinai, son visage rayonne, non
pas de sa propre gloire, mais de la présence de Dieu (Exode 34 v. 29). II
est devenu un miroir, non une source.

David, jeune berger devenu roi, aurait pu se glorifier de ses exploits :
vainqueur de Goliath, chef militaire, poéte inspiré. Mais son cceur est
tourné vers Dieu.

Editions - Association Bible et Foi Page | 36



Lorsqu’il danse devant I'arche, méprisé par Mical, il va lui répondre : « Je
veux m’abaisser encore plus... et je serai vil a mes propres yeux »
(2 Samuel 6 v. 22). David ne cherche pas a briller devant les hommes,
mais a s’effacer devant Dieu. Dans ses psaumes, il ne se préche jamais
lui-méme. Il dit : « Non pas a nous, Eternel, non pas & nous, mais a ton
nom donne gloire » (Psaume 115 v. 1).

Il est roi, mais il se fait serviteur. Il est célébré, mais il adore. Il est
vu, mais il pointe vers Celui qui est invisible.

Pierre, au début, est I'image du disciple qui dit « Regardez-moi ! » : il
marche sur I'eau, il parle le premier, il promet fidélité jusqu’a la mort.

Mais il tombe. Il renie. Il est brisé. Et c’est dans ce brisement que le Saint-
Esprit I'édifie. A la Pentecdte, il ne parle plus de Iui, il préche Jésus-Christ
crucifié et ressuscité (Actes 2 v. 22 a 306).

Plus tard, il écrit : « Humiliez-vous donc sous la puissante main de Dieu,
afin qu’il vous éléve au temps convenable » (1 Pierre 5 v. 6). Pierre est
passé de la scene a 'autel. Il ne cherche plus a étre le premier, il devient
un berger, un témoin, un serviteur. Il ne se préche pas lui-méme. |l dit :
« Jésus-Christ est le Seigneur », exactement comme Paul dans 2
Corinthiens 4 v. 5.

Moise, David, Pierre, trois hommes, trois appels, trois brisements. Tous
ont commencé avec des forces humaines, des élans personnels, des
désirs visibles. Mais tous ont été conduits a l'autel, la ou le « moi » est
consumé et ou Dieu est glorifié. lls ont cessé de dire « Regardez-moi ! »,
et ont commencé a dire, chacun a leur propre maniere : « Voici 'Agneau
de Dieu ! » Et chacun de proclamer, comme une alarme prophétique,
comme une sentinelle sur les murailles, ce que le ciel veut faire entendre
a la terre : « moins de 'homme pour plus de Dieu ! »

« Frederick B. Meyer » écrit: « Chaque diminution du moi est une
invitation a la croissance de Jésus-Christ ! »

Editions - Association Bible et Foi Page | 37



Chapitre cinq

La priere que Dieu attend.

« Il faut qu’il croisse, et que je diminue », cette parole de Jean-Baptiste
(Jean 3 v. 30) n'est pas simplement une déclaration historique, ni une
formule pieuse a réciter. Elle est, en plus d’'une proclamation prophétique,
une priere brdlante que chaque disciple est invité a faire sienne, jour aprés
jour.

C’est I'appel a une vie ou le moi s’efface, ou les ambitions personnelles
s’inclinent, pour que la vie du Christ se déverse pleinement dans notre
ame vide. C’est dans ce mouvement d’abandon que nous sommes
transformés, jusqu’a ce que notre étre tout entier soit absorbé dans sa
plénitude. La, nous ne vivons plus pour nous-mémes, mais pour Celui qui
vit en nous.

C’est une priére brllante, urgente, universelle. Il ne prie pas en homme
frustré ou résigné, il parle en véritable adorateur.

« Il faut qu’ll croisse... » (Jean 3 v. 30), cette parole ne se limite pas a
une belle déclaration. Elle est une véritable clé spirituelle, une priere de
chaque jour, un cri du cceur pour ceux qui veulent voir la vie de Christ
grandir en eux. Car toute vie véritable est en Lui. Ce n’est pas une priére
que I'on fait une fois en passant, mais un engagement profond a éter « les
souliers de nos pieds » (Exode 3 v. 5), a reconnaitre que nous marchons
sur un terrain saint, et que notre propre volonté doit céder devant la
présence de Dieu.

Christ entre dans nos vies comme une semence divine, comme un enfant
spirituel qui doit grandir. Nous sommes enfantés par I'Esprit de Dieu, non
pour rester immobiles, mais pour croitre en Lui, jusqu’a ce que notre étre
tout entier soit transformé a son image : « Mes enfants, pour qui j'éprouve
de nouveau les douleurs de I'enfantement, jusqu’a ce que Christ soit formé
en vous » (Galates 4 v. 19).

Editions - Association Bible et Foi Page | 38



Nous comprendrons alors aisément que cette priére attire la présence
divine, car « Dieu résiste aux orgueilleux mais fait grace aux humbles »
(Jacques 4 v. 6). Elle est le chant silencieux du cceur qui veut ressembler
a Jésus. Elle ne demande pas une amélioration du « moi » pour mieux se
mettre en valeur, mais sa crucifixion pure et simple. Elle ne cherche pas a
corriger le « moi » ou a le soigner, mais a lI'ensevelir pour que Christ
ressuscité puisse croitre et se manifester librement. La vie chrétienne
n’est pas une amélioration de 'homme naturel, mais une substitution. Le
« moi » est un voile puissant qui empéche la gloire de Christ de se révéler
pleinement dans la vie du chrétien.

C’est en effet la priere des vainqueurs, la priére qui résume toute la
vocation du disciple, tout son combat : un abandon total pour que Christ
soit exalté. Elle n'est pas une formule a réciter, mais une respiration
spirituelle, une offrande renouvelée a chaque instant. Jean-Baptiste, en
disant « Il faut qu’il croisse, et que je diminue », ne cherchait pas a se
glorifier dans son humilité ; il exprimait la vérité profonde que I’lhomme
n’existe que pour préparer le chemin du Seigneur.

Cette priere devient alors un cri brdlant: « Seigneur, je renonce a moi-
méme. Je renonce a mes droits, a mes ambitions, a mon image. Je veux
que tu sois vu, que tu sois connu, que tu sois glorifié I » Elle est le lieu ou
le moi est crucifié, ou le voile intérieur est déchiré, ou la chair est mise de
c6té pour que la vie nouvelle se déploie.

Chaque souffle, chaque heure, chaque jour, le chrétien est invité a
assalillir le trone de la grace. Tel est le chemin de la sanctification, la clé
de la communion, la source de la victoire. La ou 'homme s’efface, Christ
croit. La ou le disciple renonce, le Royaume s’établit. La ou le coeur
s’abandonne, la gloire de Dieu se manifeste.

C’est pourquoi cette priere n’est pas seulement celle de Jean-Baptiste,
mais celle de toute I'Eglise qui attend vraiment le retour du Seigneur : une
priere de renoncement, de consécration et de victoire, qui fait de chaque
croyant un témoin vivant de la beauté de Christ.

« George Steinberger » écrit . « La croix n’est pas la pour venir en aide
a notre veille nature mais pour la dépouiller ! »

Editions - Association Bible et Foi Page | 39



« Watchman Nee » disait . « Dieu ne nous demande pas de changer,
mais de mourir. La croix n’est pas une réforme, c’est une fin ! »

C’est une priere qui laisse I'Esprit renverser notre égo, détréner le
« moi », élever le Roi. Le trdne du coeur ne peut accueillir qu'un seul roi,
et si nous ne prions pas pour que notre « moi » soit détroné, alors nous
nous érigeons en rival de Celui qui nous a rachetés.

« Albert B. Simpson », dans ses méditations sur la vie remplie de
I'Esprit, voyait cette diminution de soi comme le prélude a une vie de
puissance, non pas humaine, mais divine, ou le moi est crucifié et le Christ
glorifié.

Cette priére, formulée souvent par des soupirs trop profonds pour étre
exprimés, commence la ou ’homme a compris qu’il doit cesser d’agir, pour
laisser Dieu commencer a régner dans son cceur. QU’il brile nos désirs
personnels, nos droits, nos réves, nos mobiles profonds, jusqu’a ce qu'il
ne reste que Lui.

Nous venons tellement souvent a Jésus pour Lui demander de nous
aider a réussir dans tel ou tel domaine ; au lieu de Le supplier de nous
envahir par son Esprit, de nous remplacer totalement par son Fils, et de
nous révéler sa volonté.

Ne nous trompons pas, notre cceur est trop étroit pour contenir a la
fois nos ambitions et sa gloire. Le cceur du croyant n’est pas fait pour
abriter simultanément la poursuite de ses ambitions religieuses
personnelles, et la révélation de la lumiere divine.

« George Steinberger » écrivait encore : « Que la croix devienne notre
demeure, la seulement nous sommes a I'abri ! »

« Il faut qu’il croisse, et que je diminue ». Quelle belle priére, si peu
entendue dans le christianisme moderne ; elle nous porte vers le lieu du
brisement, 1a ou le grain meurt pour porter du fruit ; et si nous ne prions
pas pour étre brisés, pour étre réduits, pour étre abaissés, alors nous
demeurons stériles, incapables de refléter la vie du Christ, incapables de
porter puissamment le témoignage du Royaume.

Editions - Association Bible et Foi Page | 40



Ces deux dynamiques sont incompatibles. L'une veut occuper la scene,
'autre veut que nous la quittions pour que Dieu soit tout en tous:
« Personne ne peut servir deux maitres » (Matthieu 6 v. 24). Cette parole
de Jésus résonne ici avec force.

Le cceur ne peut étre partagé sans se déchirer, d’'ou I'émergence des
techniques religieuses humaines qui prétendent soigner le spirituel.

« A.W. Tozer » nous dit que : « L'Eglise moderne a substitué des
méthodes a la puissance. La ou il n’'y a pas de brisement, il faut
compenser. C’est ainsi que sont nées les « techniques religieuses », les
stratégies, programmes, artifices, qui cherchent a produire ce que seul
I’Esprit peut engendrer ! »

« John Wesley », dans sa vision de la sanctification, voyait le brisement
comme une étape nécessaire vers la perfection chrétienne : « Sans cette
priere de réduction, nous restons dans une forme de piété sans
puissance ! »

Face a cette stérilité, I'Eglise a cherché des solutions humaines.
« Edward Dennett » et « John Nelson Darby » ont observé que lorsque
la vie intérieure s’éteint, le systéme religieux se complexifie. On multiplie
les formes, les structures, les méthodes ; mais le feu du buisson ardent
n’est plus la.

« Frederick B. Meyer » ajoutait : « Le secret de la puissance n’est pas
dans la méthode, mais dans 'homme brisé ! » Ce n’est pas ce que nous
faisons, mais ce que nous sommes devant Dieu qui détermine notre
féconditée.

La croissance du Christ en nous est le seul chemin vers la maturité
spirituelle, et cette priere devient alors le lieu de la transformation ; non
pas par efforts humains ou « Freudiens », mais par une communion
vivante ; non pas par volonté propre, mais par une union sacrée ; non pas
par stratégie de la sagesse humaine, mais par la présence du Dieu trois
fois saint.

Editions - Association Bible et Foi Page | 41



La pensée freudienne, centrée sur l'inconscient, les pulsions, et la
sexualité comme moteur du comportement humain, s’est progressivement
infiltrée dans les milieux religieux au XXe siécle, notamment a travers la
psychologie pastorale, les thérapies chrétiennes et certaines « cures
d’ames ».

Bien que Freud ait été largement critiqué par la chrétienté, ses idées ont
profondément influencé des courants modernes qui prétendent « guérir »
'ame par des meéthodes purement psychologiques. On cherche
aujourd’hui a offrir un bien-étre intérieur fondé sur la sagesse humaine,
plutdt que sur la repentance, la sanctification et la communion vivante
avec Christ. Ce glissement subtil et réel, conduit a une humanisation de
I'Eglise. Peu a peu, la spiritualité se dilue, centrée davantage sur ’'homme
que sur Dieu, troquant la croix contre le confort intellectuel. Ainsi, I'Esprit
est relégué au second plan, la transformation profonde laisse place a une
gestion humaine du sacré, ce qui affaiblie considérablement I'Eglise.

Ce déreglement nous rend faible face aux puissances spirituelles, tout
comme Aaron fut rendu impuissant devant le « veau d’or ». En cédant a
la pression du peuple, il abandonna 'autorité divine et exposa Israél a ses
ennemis : « Tu as laissé le peuple dans le désordre, et tu m’as exposé a
I'opprobre de mes ennemis » (Exode 32 v. 25).

C’est une réalité dont on ne parle pas beaucoup : le chrétien fondé sur
des raisonnements humains, sur une foi fagonnée par I'’émotion ou la
logique seule, sera vite sans force face aux puissances spirituelles des
ténebres. Car le combat auquel nous sommes appelés n’est pas charnel,
ni intellectuel, il est spirituel : « Car nous n'avons pas a lutter contre la
chair et le sang, mais contre les dominations, contre les autorités, contre
les princes de ce monde de ténébres, contre les esprits méchants dans
les lieux célestes » (Ephésiens 6 v. 12).

Le chrétien psychologique peut paraitre solide en surface : il parle bien,
il comprend vite, il raisonne avec finesse ; il peut méme précher. Mais
lorsque I'ennemi se léve, ce vernis craque. Car ce qui n’est pas né de
I'Esprit ne peut tenir dans le feu. Ce qui n’a pas été formé dans la
communion avec Dieu ne résiste pas a I'assaut des ténebres. La foi qui
repose sur la pensée humaine est vulnérable, instable, exposée, faible.
Le danger est grand pour celui qui confond profondeur spirituelle et
stimulation intellectuelle.

Editions - Association Bible et Foi Page | 42



Ainsi, cette priere persévérante, humble et brilante, est celle que Dieu
désire ardemment entendre de nos bouches. Elle ne s’épuise pas avec le
temps, car elle est un souffle continu, une offrande quotidienne. C’est
vraiment la priére que Dieu attend, car elle prépare le cceur a devenir un
temple, un tréne, un sanctuaire pour Son Fils.

Elle ne peut rester une simple formule pieuse ou une aspiration vague.
Elle doit devenir chez le disciple une vision assidue, une lumiére
intérieure, une révélation vivante, puissamment éclairée par I'Esprit.
L'Esprit ne nous pousse pas a nous diminuer par culpabilité ou ascése,
mais par I'ceuvre de la croix. |l révéle la beauté de Christ, sa douceur, sa
gloire. Ce n’est pas une disparition, mais une transfiguration, expérience
intérieure que le disciple est appelé a vivre : le moi est absorbé dans la
lumiére de Celui qui est la Vie.

Relisez I'histoire d’Anne (1 Samuel 1.1-19), elle nous offre un exemple
éclatant de ce que signifie prier avec sérieux et persévérance. Anne ne se
contente pas de désirer un enfant; elle laisse son besoin pénétrer son
coeur jusqu’a I'amertume, jusqu’aux larmes, jusqu’au jelne spontané. Sa
priere devient un cri intérieur, une supplication authentique, et Dieu se
souvient d’elle. La priere efficace nait d’'un besoin profond, exprimé
avec sincérité, persévérance et un mobile pur. Dieu attend d’étre
recherché avec passion, la priére tiede ne peut jamais ouvrir les portes de
la lumiére divine. La priére persévérante est une quéte ardente, une faim
spirituelle qui refuse de se satisfaire des apparences et qui poursuit Dieu
jusqu’a ce qu'll se révéle.

« Andrew Murray » insiste sur la nécessité de persévérer, méme
lorsque les réponses tardent, car Dieu agit dans le silence pour former
notre foi.

Anne nous montre que la priére véritable ne nait pas d’'un simple désir
ou d'une pensée passagéere, mais d'un besoin qui saisit tout I'étre. Elle
pleure, elle jelne, elle crie & Dieu. C’est ce que les Péres de I'Eglise
appelaient « la priere du cceur! », une priére qui engage I'dme entiére.
Jésus lui-méme insiste sur la grande nécessité de prier sans se lasser
(Luc 18.1-8). La veuve importune obtient justice non par sa force, mais
par sa constance. La priére persévérante n’est pas une répétition vaine,
mais une preuve que I'Esprit nous pousse a continuer jusqu’a ce que la
bénédiction soit donnée.

Editions - Association Bible et Foi Page | 43



La priére persévérante est une immersion dans la présence de Dieu, une
sanctification progressive ou I'dme se dépouille de ses résistances. La
priere est une entrée en Dieu, ou I'on se perd pour se retrouver en Lui.
Anne illustre trés bien cette vérité : son jelne, ses larmes, son vceu, sont
autant de pas vers une sanctification intérieure qui prépare la naissance
de Samuel, fruit de la promesse.

C’est au prix de cette forme de priere que Samuel vit le jour, et c’est au
prix de cette méme intensité spirituelle que Christ croit en nous pour se
manifester dans Sa réalisation glorieuse. Cette priére obtient la
bénédiction « du voile déchiré », expression qui renvoie a I'événement
central de la croix: lorsque Jésus rendit I'esprit, le voile du Temple se
déchira de haut en bas : « Jésus poussa de nouveau un grand cri, et rendit
I'esprit. Et voici, le voile du temple se déchira en deux, depuis le haut
jusqu'en bas" (Matthieu 27.50-51).

Cet événement n'est pas seulement un signe historique, mais une
révélation spirituelle profonde. Le voile séparait le lieu saint du lieu trés
saint, empéchant 'homme d’accéder directement a la présence de Dieu.
Sa déchirure proclame que l'accés est désormais ouvert, non par les
ceuvres humaines, mais par le sang de Christ.

Mais cette réalité extérieure possede une puissante dimension
intérieure : le voile figure aussi notre propre chair, notre « vieil homme »,
qui nous sépare de la communion vivante avec Dieu. L’identification a la
crucifixion du Seigneur, c’est accepter que ce voile soit déchiré dans notre
cceur. C’est consentir a ce que la chair soit crucifiée, afin que I'Esprit nous
introduise dans la liberté de la Nouvelle Alliance.

S’identifier a la crucifixion du Seigneur, c’est accepter que ce voile soit
déchiré dans notre coeur. C’est consentir a ce que la chair soit crucifiée,
afin que I'Esprit nous introduise dans la liberté de la Nouvelle Alliance. La
ou 'homme s’efface, Christ peut régner. La ou le moi est brisé, la vie
nouvelle se déploie.

Ainsi, la priere persévérante et fervente, comme celle d’Anne, est le
chemin par lequel nous entrons dans cette réalité : elle nous conduit a la
croix, elle déchire le voile intérieur, elle nous fait passer de la servitude de
la chair a la liberté de I'Esprit ; d’'une connaissance théologique de Dieu a
une connaissance vivante.

Editions - Association Bible et Foi Page | 44



Le sang de Christ est le sceau de cette Alliance nouvelle, et la priére est
le moyen par lequel nous en expérimentons la puissance. Le voile déchiré
est donc plus qu'un symbole historique: il est la proclamation que la
séparation est abolie, que I'accés est ouvert, et que la communion avec
Dieu est désormais possible dans la simplicité et la puissance de I'Esprit.
C’est la la bénédiction promise : une vie ou Christ croit en nous, jusqu’a
se révéler dans toute Sa gloire.

Lorsque le disciple prononce avec sincérité cette priére « Il faut qu’ll
croisse, et que je diminue », il ne formule pas simplement une pensée
pieuse ou une aspiration morale, mais il entre dans une dynamique
spirituelle profonde, une offrande intérieure qui devient, aux yeux de Dieu,
un parfum « de grand prix ». Ce n’est pas une priére de surface, ni une
demande intéressée, mais une disposition du cceur qui s’abandonne.

Dieu ne résiste pas a ce parfum, a cet encens qui monte jour aprés jour.
Il ne 'ignore pas, ne le juge pas, ne le mesure pas : Il le respire avec joie,
Il s’en réjouit, Il s’en approche avec tendresse. Car ce parfum n’est autre
que celui du Christ Lui-méme, reproduit dans 'ame du disciple qui accepte
de s’effacer. C'est le parfum de I'’humilité, de la soumission, de I'amour
sans condition. Ce parfum, invisible aux yeux du monde et des
chrétiens charnels, est pourtant ce qui attire le regard de Dieu.

Dans le lieu saint, I'encens était bralé sur I'autel d’or, matin et soir, selon
les prescriptions divines. |l ne s’agissait pas d’un simple rituel parfumée,
mais d’'un acte de communion, de consécration, de présence. L'encens
représentait la priére des saints, comme le confirme I’Apocalypse : « Et un
autre ange vint, et se tint devant I'autel, ayant un encensoir d’or ; et il lui
fut donné beaucoup d’encens, afin qu’il I'offrit avec les priéeres de tous les
saints » (Apocalypse 8 v. 3). Ainsi, chaque priére authentique, chaque
soupir du cceur tourné vers Dieu, devient encens spirituel, une odeur qui
monte vers le ciel.

La priere « qu’ll croisse et que je diminue », s’inscrit parfaitement dans
cette logique. Elle n'est pas une demande centrée sur soi, mais une
offrande intérieure, une combustion lente du moi, une ascension
silencieuse vers Dieu. Elle ressemble a 'encens dans sa nature : elle est
bralure et parfum, renoncement et adoration, disparition du visible pour
révéler l'invisible.

Editions - Association Bible et Foi Page | 45



Comme l'encens, elle ne cherche pas a impressionner, mais a honorer.
Elle ne s'impose pas, elle se consume. Et dans cette consommation, elle
libére une odeur agréable a Dieu : « moins de I'homme pour plus de
Dieu ! »

Ainsi, lorsque le disciple prie de tout son étre de diminuer, il ne fait pas
que parler, il entre dans le lieu saint, il s’approche de I'autel, il devient lui-
méme un encens vivant. Et Dieu, respirant cette offrande, s’investit avec
satisfaction, car Il reconnait en elle le parfum de Son Fils : Celui qui s’est
abaissé jusqu’a la mort, et qui a été élevé au-dessus de tout.

N’est-ce pas merveilleux ?

« Nous tous qui, le visage découvert, contemplons comme dans un miroir
la gloire du Seigneur, nous sommes transformés en la méme image, de
gloire en gloire... » (2 Corinthiens 3 v. 18).

Editions - Association Bible et Foi Page | 46



Chapitre six

Une priére exauceée par I'épreuve.

Jean-Baptiste, précurseur du Christ, n’a pas seulement annoncé la venue
du Messie : il a incarné I'lhumilité radicale nécessaire pour que le Christ
soit pleinement révélé.

Sa priére, « il faut qu’ll croisse et que je diminue » (Jean 3.30), est une
offrande totale de soi, un abandon a la volonté divine. Et cette priere fut
exaucee, mais pas comme on pourrait I'imaginer ; non par des honneurs
ou des triomphes, mais par I'épreuve, la prison, et la mort : « Je vous
exhorte donc, fréres, par les compassions de Dieu, a offrir vos corps
comme un sacrifice vivant, saint, agréable a Dieu, ce qui sera de votre
part un culte raisonnable » (Romains 12.1).

Jean, prophete flamboyant dans le désert, est réduit au silence dans une
cellule. Ce n’est pas un échec, mais une purification. Dans ce lieu de
solitude, il disparait peu a peu du devant de la scéne, pendant que Jésus
commence a rayonner. Le désert avait préparé Jean a cette obscurité : il
savait que sa mission n’était pas de durer, mais de préparer. Dans la
prison, Jean diminue extérieurement, mais intérieurement il s’unit au
mystére du Christ qui, lui aussi, connaitra I’humiliation.

Jean meurt décapité, victime de l'injustice et de la frivolité des puissants.
Mais cette mort n’est pas vaine, elle n'est certainement pas une défaite
pour Dieu : elle est le sceau de sa fidélité. Il n’a pas cherché a sauver sa
vie, mais a la livrer pour la vérité. En mourant, il disparait totalement,
laissant toute la place au Christ pour manifester sa gloire. Sa priere est
accomplie : il a diminué jusqu’au bout, pour que Jésus croisse pleinement.

« Car celui qui voudra sauver sa vie la perdra, mais celui qui perdra sa
vie a cause de moi et de la bonne nouvelle la sauvera » (Marc 8.35).

Comme pour Jean, Dieu ne répond pas a notre désir de voir sa gloire par
une vision spectaculaire, mais par un appel a mourir a nous-mémes ; pour
gue nous puissions étre transformés et capables de la recevoir.

Editions - Association Bible et Foi Page | 47



C’est une pédagogie divine : il nous fagconne a son image en nous invitant
a passer par la croix, comme le Christ, pour entrer dans la résurrection :
« Si quelqu’un veut venir aprés moi, qu’il renonce a lui-méme, qu’il se
charge de sa croix, et qu’il me suive » (Matthieu 16.24).

Il est une vérité profonde, confirmée par les voix prophétiques et
pastorales de tant de témoins de la foi, que la gloire de Dieu ne se
manifeste jamais a ’'homme tant que celui-ci n’a pas consenti a mourir a
lui-méme.

Cette mort a soi-méme, loin d’étre une annihilation, est en réalité une
entrée dans la vie véritable, celle ou Christ devient tout en tous
(Colossiens 3.11), et ou le croyant, dépouillé de son ancienne nature, est
revétu de 'homme nouveau, créé selon Dieu dans une justice et une
sainteté que produit la vérité (Ephésiens 4.24).

Moise, figure emblématique de cette quéte, s’écria : « Fais-moi voir ta
gloire » (Exode 33.18), comme beaucoup d’entre nous aujourd’hui ; et la
réponse divine fut de le placer dans le creux du rocher, de le couvrir de sa
main, et de ne Iui permettre de voir que I'arriére de sa gloire, car nul ne
peut voir Dieu et vivre (Exode 33.20-23). Ce creux du rocher, interprété
par de nombreux auteurs comme une image prophétique du Christ
crucifié, est le lieu de la sécurité, du refuge, mais aussi du dépouillement,
car c’est |1a, dans la faille de la pierre, que ’'homme est caché pour ne pas
étre consumé, et c’est la qu’il est rendu apte a contempler, méme
partiellement, la majesté divine.

Dieu ne peut nous remplir que lorsque nous sommes vides ; il ne peut
nous revétir que lorsque nous sommes nus ; il ne peut nous glorifier que
lorsque nous sommes morts avec Christ, unis a Lui dans le creux de Sa
mort. C’est a ce moment-la qu’il peut nous cacher en Christ, lorsque nous
sommes morts a notre vieille nature.

Freres et sceurs, nous avons tous prié un jour comme Jean-Baptiste :
« Il faut qu’ll croisse et que je diminue » (Jean 3.30). Cette priere de Jean-
Baptiste est le cri de tout cceur qui veut vraiment suivre le Christ. Mais
cette priere inspirée par I'Esprit, si belle, est aussi redoutable. Car pour
que Christ croisse en nous, il faut que notre moi soit brisé, purifié,
transformé.

Editions - Association Bible et Foi Page | 48



Et tout cela passe principalement par le feu des épreuves : « Le creuset
est pour 'argent, et le four pour I'or ; mais c’est I'Eternel qui éprouve les
cceurs » (Proverbes 17.3).

La mort a soi-méme, ce dépouillement intérieur que Dieu exige pour
révéler sa gloire, ne s’opére pas dans le confort ni dans la facilité, mais
dans le feu de I'épreuve, dans la fournaise ardente ou le moi est consume,
ou les scories de I'ame sont brilées, ou le coeur est mis a nu pour étre
faconné a I'image du Christ. C’est la que I'image de la purification de 'or
devient une parabole puissante de la sanctification.

L'or, ce métal précieux, ne devient véritablement pur qu’apres avoir été
soumis a une chaleur intense, une température capable de liquéfier sa
masse et de faire remonter a la surface toutes les impuretés qui s’y
trouvent. Le fondeur, artisan de cette transformation, ne cesse de scruter
la matiere en fusion, et il sait que I'or est enfin pur lorsqu’il peut se voir
dans le métal comme dans un miroir, lorsque son visage se refléte sans
distorsion, sans voile, sans altération.

Ainsi en est-il de Dieu avec nous. |l nous place dans le creuset de
I'épreuve, non pour nous détruire, mais pour nous purifier de notre propre
image, et pour nous rendre capables de refléter sa propre image.

« Bien-aimés, ne soyez pas surpris, comme d'une chose étrange qui
vous arrive, de la fournaise qui est au milieu de vous pour vous éprouver.
Réjouissez-vous, au contraire, de la part que vous avez aux souffrances
de Christ, afin que vous soyez aussi dans la joie et dans l'allégresse
lorsque sa gloire apparaitra » (1 Pierre 4.12-13).

Souvenez-vous des amis de Daniel, ils furent jetés dans la fournaise
ardente, chauffée sept fois plus que d’ordinaire. Pourtant, au cceur de
cette épreuve, quelque chose d’'inattendu se produisit : ils ne furent ni
consumeés, ni méme atteints par la fumée. Rien ne brlla... sauf leurs liens.

« Alors le roi Nebucadnetsar fut effrayé... N'avons-nous pas jeté trois
hommes liés dans le feu ? ... Voici, je vois quatre hommes sans liens, qui
marchent au milieu du feu, et ils n‘ont point de mal ; et la figure du
quatrieme ressemble a celle d’un fils des dieux » (Daniel 3.24-25).

Editions - Association Bible et Foi Page | 49



Ce récit n'est pas seulement historique, il est étonnamment prophétique
pour nous. Car dans la fournaise de I'’épreuve, Dieu ne cherche pas a nous
détruire, mais a nous libérer. Ce feu n’est pas celui du jugement, mais
celui de la purification. Ce qui disparait dans la fournaise, ce ne sont pas
les hommes, mais les liens. Et le plus profond de ces liens, c’est notre
vieille nature ; cet « orgueilleux moi » qui résiste a Dieu, qui veut contrdler,
comprendre, dominer.

Et dans ce feu, si nous acceptons de ne pas fuir, nous découvrons une
présence : celle du Quatrieme, du Christ au milieu de I'épreuve. Il ne nous
observe pas de loin, Il marche toujours avec nous dans le feu de I'épreuve.
Je le répéte, dans la fournaise, Dieu ne nous abandonne pas, Il nous
transforme.

Le prophéte Malachie I'annonce formellement : « Il s’assiéra, fondra et
purifiera I'argent ; il purifiera les fils de Lévi, il les épurera comme l'or et
largent, et ils présenteront a I'Eternel des offrandes avec justice »
(Malachie 3.3). Ce feu est celui de la souffrance, de la perte, de la
contradiction, de I'humiliation ; mais n’oublions pas qu’il est aussi le feu de
I'amour, car Dieu ne chatie que ceux qu’il aime (Hébreux 12.6), et il ne
permet I'épreuve que pour produire en nous une foi plus précieuse que
I'or périssable (1 Pierre 1.7).

Ce n’est pas I'épreuve en elle-méme qui glorifie Dieu, mais la foi
purifiée qu’elle produit, cette foi qui reflete le visage du Christ, cette
foi qui devient miroir de la gloire divine.

Ainsi, les épreuves ne sont pas des interruptions dans le plan de Dieu,
mais des révélateurs de sa sagesse, des instruments de sa grace et pour
que cette priére soit exaucée, il nous faut passer par le feu. Les épreuves
ne sont pas des accidents ou des punitions : elles sont des instruments
divins, des creusets ou Dieu fagonne ses enfants a I'image de son Fils.

Rien n’est laissé au hasard dans le dessein éternel de Dieu pour chacune
de nos vies ; chaque douleur, chaque perte, chaque contradiction, chaque
humiliation, chaque feu traversé est une étape dans le processus
mystérieux de transformation, ou le « moi » est consumé et ou Christ est
formé en nous. Les épreuves sont le moyen par lequel Dieu nous apprend
a ne plus vivre par la chair. C’est son ceuvre.

Editions - Association Bible et Foi Page | 50



Elles nous dépouillent, nous brisent, nous humilient ; non pour nous
détruire, mais pour nous libérer. Dans la souffrance, notre volonté propre
est crucifiée. Ce n’est qu’alors que la vie de Christ peut se manifester
pleinement en nous : « Si nous mourons avec lui, nous vivrons aussi avec
lui » (2 Timothée 2.11).

Freres et sceurs, les épreuves ne sont pas des obstacles a éviter, mais
des portes a franchir. Nous nous devons de les accepter comme on
accepte une bénédiction. Elles nous brisent pour nous guérir, nous
humilient pour nous élever, nous dépouillent pour nous remplir : « Aprés
m’avoir éprouveé, je sortirai pur comme l'or » (Job 23 v. 10).

« C’est par beaucoup de tribulations qu’il nous faut entrer dans le
royaume de Dieu » (Actes 14 v. 22). Et chaque fois que nous franchissons
'une de ces portes, nous laissons derriere nous un peu plus de nous-
mémes, nous avangons un peu plus dans le Christ, jusqu’a ce que notre
vie soit entierement cachée en lui, et que Dieu puisse se voir en nous
comme dans un miroir purifié.

Jean-Baptiste, prophéte du désert, homme de feu et de vérité, se
retrouve enfermé dans une prison obscure. Lui qui proclamait la venue du
Messie est maintenant réduit au silence. Et pourtant, cette prison n’est pas
une fin : elle est un merveilleux passage. Elle représente toutes les
épreuves, les blocages, les douleurs, les situations difficiles et humiliantes
qgue le chrétien peut rencontrer dans sa marche avec Dieu : « Je forme la
lumiére, et je crée les ténébres, je donne la prospérité, et je crée I'adversité
(mal, désastre, douleur, affliction, en hébreu) ; moi, I'Eternel, je fais toutes
ces choses » (Esaie 45.7).

Nous y voyons le symbole des saisons d’'incompréhension, de solitude,
de silence. Dans ces moments, nous ne comprenons plus les voies de
Dieu (la maladie, les injustices, les échecs, les silences de Dieu), nos
prieres semblent sans réponse, notre foi est mise a I'épreuve : « N'est-ce
pas de la volonté du Trés-Haut que viennent les maux (mal, désastre,
douleur, affliction, en hébreu) et les biens ? » (Lamentations 3.38).

« Vous avez besoin de persévérance, afin qu’aprés avoir accompli la
volonté de Dieu, vous obteniez ce qui vous est promis » (Hébreux 10.36).

Editions - Association Bible et Foi Page | 51



Nos épreuves ne sont pas des impasses, mais des chambres
d’enfantement spirituel, des creusets silencieux ou Dieu travaille dans
I'obscurité, loin des regards, pour fagonner en nous I'image de son Fils.

Comme Joseph jeté dans la prison d’Egypte, comme Jérémie enfermé
dans la citerne, comme Paul enchainé dans les gebles romaines, comme
Jean sur I'lle de Patmos et bien slr Jean Baptiste dans sa prison, nous
découvrons que ces lieux de confinement sont en réalité des lieux de
révélation, de véritables bénédictions, des antichambres de la gloire, des
laboratoires de la transformation intérieure pour I'ceuvre du Saint-Esprit.

L'apbtre Paul, enfermé mais libre, écrivait : « Je suis crucifié avec
Christ ; ce n'est plus moi qui vis, c’est Christ qui vit en moi » (Galates
2.20). Cette crucifixion du moi ne se produit pas dans les triomphes, sous
les projecteurs et les applaudissements, mais dans les pertes, dans les
renoncements, dans les nuits de I'ame. Et lorsque nous sortons de ces
prisons, nous ne sommes plus les mémes : nous portons en nous le
parfum de sa présence, la trace de sa gloire, la douceur de sa victoire.

Jean-Baptiste n’a pas été abandonné. Sa prison est devenue le lieu
ou sa priere fut exaucée : « Il faut qu’ll croisse et que je diminue » (Jean
3.30). Il a diminué jusqu’a disparaitre, pour que Jésus soit pleinement
révélé. De méme, nos prisons intérieures, nos épreuves, sont les lieux ou
le moi diminue et ou Christ croit en nous.

Il est plus qu’urgent que les prédicateurs réconcilient les chrétiens avec
la doctrine de I'épreuve. Trop souvent, la souffrance est pergue comme un
signe d’échec, une interruption du plan de Dieu, voire une punition.
Pourtant, dans la perspective divine, I'épreuve est un outil de croissance,
un creuset de transformation, une porte vers la maturité spirituelle. Dieu
ne promet pas I'absence de combat, mais Sa présence au coceur du
combat. Et c’est dans I'épreuve que la foi se purifie, que les racines
s’enfoncent, que la dépendance envers Dieu devient réelle. Sans épreuve,
il N’y a pas de profondeur. Sans brisement, il N’y a pas de révélation.

L'ap6tre Paul nous rappelle cette vérité avec force : « Aucune tentation
ne vous est survenue qui n'ait été humaine ; et Dieu, qui est fidéle, ne
permettra pas que vous soyez tentés au-dela de vos forces ; mais avec la

Editions - Association Bible et Foi Page | 52



tentation, Il préparera aussi le moyen d’en sortir, afin que vous puissiez la
supporter » (1 Corinthiens 10 v. 13).

Ce verset n’est pas une promesse d’évitement de I'épreuve, comme les
disciples qui ont demandé au Seigneur d’arréter la tempéte, mais une
assurance de fidélité. Les prédicateurs doivent donc enseigner non
seulement la victoire, mais aussi le chemin qui y méne, et que la croix
précéde toujours la couronne.

Freres et sceurs, la mort de Jean-Baptiste n’est pas seulement un
événement tragique dans [l'histoire biblique mais elle est un symbole
puissant, une image spirituelle de ce que tout chrétien est appelé a vivre :
la mort a soi-méme, le point de rupture entre notre vieille nature et la vie
nouvelle en Dieu, entre ’Ancienne Alliance et la Nouvelle, entre ce qui est
terrestre et ce qui est céleste.

La disparition effective du « vieil homme » marque la fin de toute
résistance de celui qui prépare, annonce, mais ne possede pas encore la
plénitude. Sa mort ouvre la voie a la pleine et totale révélation du Christ.
Le chemin du Seigneur est prét : « Si le grain de blé ne meurt, il reste
seul ; mais s’il meurt, il porte beaucoup de fruit » (Jean 12.24).

La mort de Jean-Baptiste est une image de ce que Dieu veut accomplir
en chacun de nous par les épreuves. Je le répete, Il ne veut pas améliorer
notre vieille nature : Il veut la crucifier. Ce n’est qu’en mourant a nous-
mémes que nous devenons libres pour vivre par Christ. Jean-Baptiste
meurt, et c’est le point final de son ministére terrestre. Mais c’est
aussi le point de départ de la révélation du Fils de Dieu.

De méme, notre mort a nous-méme est le seuil ou I'ceuvre de Christ peut
enfin se déployer sans obstacle : « J'ai été crucifie avec Christ ; ce n'est
plus moi qui vis, c’est Christ qui vit en moi » (Galates 2.20).

La mort de Jean a entrainé I'apparition de la lumiére de Christ. La mort
donne la vie. Ce n’est pas une perte, c’est une naissance. Ce n’est pas
une fin, c’est un commencement : « Aprés m’avoir éprouve, je sortirai pur
comme l'or » (Job 23.10).

Editions - Association Bible et Foi Page | 53



Chatiment.
Extrait du livre d’« Andrew Murray » : « La vie nouvelle ».

« Heureux I'nomme que tu chéaties, 6 Eternel ! Et que tu instruis par ta
loi ; afin que tu le mettes a couvert des jours d'adversité » (Psaume 94.12).

« Avant d'avoir été humilié, je m'égarais ; maintenant j'observe ta parole.
Il m'est bon d'étre humilié, afin que j'apprenne tes statuts » (Psaume
119.67-71).

« Nos péres nous chatiaient pour peu de jours, comme ils le trouvaient
bon ; mais Dieu nous chatie pour notre bien, afin que nous participions a
sa sainteté » (Hébreux 12.10).

« Mes fréres, regardez comme un sujet de joie compléte les diverses
épreuves auxquelles vous pouvez étre exposés, sachant que I'épreuve de
votre foi produit la patience » (Jacques 1.2-3).

Chaque enfant de Dieu est appelé, tot ou tard, a entrer dans I’école de
I'épreuve. Ce que la Bible enseigne a ce sujet est confirmé par
I'expérience. De plus, les Ecritures nous invitent & considérer comme une
joie parfaite le fait d’étre conduit par Dieu dans cette école.

Il fait partie de notre bonheur céleste d’étre éduqués et sanctifiés par
notre Pére, méme a travers le chatiment. Ce n’est pas I'épreuve en elle-
méme qui apporte la bénédiction (Esaie 5.3 ; Osée 7.14-15 ; 2 Corinthiens
7.10). De la méme maniére qu’il est inutile que la terre soit arrosée ou
labourée si aucune semence n’y est plantée, certains enfants de Dieu
traversent des épreuves sans en retirer de bénédiction durable.

Leur cceur s’adoucit un moment, mais ils ne savent pas comment
recevoir une transformation profonde. lls ignorent ce que le Pére cherche
a accomplir en eux a travers 'épreuve.

Les quatre éléments d’une bonne école spirituelle.

Comme dans toute bonne école, quatre éléments sont essentiels : un but
clair, un bon manuel, un professeur compétent et un éléve volontaire.

Editions - Association Bible et Foi Page | 54



Comprendre le but de I’épreuve.

Le but de I'épreuve est la sainteté. C’est la plus haute gloire du Pére, et
aussi celle de son enfant. Dieu nous corrige pour notre bien, afin que nous
participions a sa sainteté (Esaie 27.8-9 ; 1 Corinthiens 11.32 ; Hébreux
2.10;12.11).

Souvent, le chrétien cherche seulement du réconfort dans I'épreuve.
C’est un début, mais le Pére veut bien plus : Il veut nous rendre saints
pour toute notre vie. Quand Job a dit : « Béni soit le nom de I'Eternel »
(Job 1.21), ce n’était que le commencement de son apprentissage. Dieu
voulait lui enseigner davantage. |l souhaite que notre volonté s’unisse a la
sienne, non seulement dans I'épreuve, mais dans tous les domaines de
notre vie. Il veut nous remplir de son Esprit et de sa sainteté. C'est cela le
but de Dieu, et c’est ce que nous devons rechercher dans I'école de
I'épreuve.

Lire la Parole de Dieu pendant I’épreuve.

La Bible doit étre notre livre de lecture dans I'épreuve. C’est dans
I'affliction que Dieu nous enseigne a travers sa loi. Sa Parole nous réveéle
pourquoi le Pére nous corrige, combien Il nous aime au milieu de la
souffrance, et combien ses promesses sont riches en consolation.
L'épreuve donne une nouvelle profondeur a ces promesses. Dans le
chatiment, nous devons nous appuyer sur la Parole (Psaume 119.49-
50,92,143 ; Esaie 40.1 ; 43.2 ; 1 Thessaloniciens 4.8).

Laisser Jésus nous enseigner.

Jésus doit étre notre professeur. Lui-méme a été sanctifié par la
souffrance, et c’est dans la douleur qu’ll a appris I'obéissance parfaite.
Son cceur est rempli de compassion. Nous devons entretenir une relation
étroite avec Lui. Plutét que de chercher du réconfort auprés des hommes,
nous devons donner a Jésus I'occasion de nous enseigner. Passons du
temps seul avec Lui, dans la priére et la méditation de sa Parole (Esaie
26.16 ; 61.1-2 ; Hébreux 2.10,17-18 ; 5.9).

Le Pére nous a donné la Parole, I'Esprit et le Seigneur Jésus pour nous
sanctifier.

Editions - Association Bible et Foi Page | 55



L’affliction et le chatiment ont pour but de nous conduire a Jésus,
afin gu’ll nous rende participants de sa sainteté. C’est dans la communion
avec Lui que la consolation devient vraiment réelle et profonde
(2 Corinthiens 1.3-4 ; Hébreux 13.5-6).

Etre un éléve volontaire.

Nous devons reconnaitre notre ignorance et ne pas penser que nous
comprenons déja toute la volonté de Dieu. Il faut demander a Dieu de nous
enseigner la legon qu’ll veut nous transmettre dans I'affliction. Pour les
humbles, Dieu promet I'enseignement et la sagesse. Il faut garder une
oreille attentive, un coeur paisible et tourné vers Dieu.

Sache que c’est le Pére qui t'a placé dans cette école. Abandonne-toi
avec confiance pour recevoir son enseignement. [l te bénira
abondamment (Psaume 25.9 ; 39.2,10 ; Esaie 50.4-5).

L’épreuve : une bénédiction cachée.

La Bible dit : « Heureux ’homme que tu corriges, et que tu instruis par ta
loi » (Psaume 94.12). « Considérez comme une parfaite joie les diverses
épreuves... afin que vous soyez parfaits, ne manquant de rien » (Jacques
1.2-4).

Considérez le temps de I'épreuve comme un moment de bénédiction,
une peériode de dialogue intime avec le Pére, une occasion d’'étre rendu
participant de sa sainteté. Alors, vous pourrez dire avec joie : « Il est bon
pour moi d’avoir été affligé, afin que japprenne tes statuts » (Psaume
119.71).

Dans le chatiment (I'épreuve), il est essentiel d’étre convaincu que c’est
la volonté de Dieu. Méme si I'épreuve vient de notre propre erreur ou de
la méchanceté des hommes, nous devons reconnaitre que Dieu I'a
permise. C’est ce que nous voyons dans la vie de Joseph et de Jésus.
Aucun repos n’est possible sans cette acceptation volontaire.

Dieu ne veut pas seulement I'’épreuve, mais aussi la consolation, la
puissance et la bénédiction qu’elle contient. Celui qui reconnait la volonté
de Dieu dans le chatiment est sur le chemin de la grace.

Editions - Association Bible et Foi Page | 56



La volonté de Dieu est aussi parfaite que Dieu lui-méme. |l n'y a donc
aucune crainte a s’y abandonner. Personne ne perd rien en jugeant bonne
la volonté de Dieu. La véritable sainteté consiste a connaitre, adorer et
s’unir entierement a la volonté de Dieu.

Dans I'épreuve, ne cherchez pas la consolation auprés des hommes ni
auprés des vanités de ce monde. Ne vous attachez pas trop a eux.
Tournez-vous plutét vers Dieu et sa Parole. Le but de I'épreuve est de
vous détacher de ce qui est terrestre, afin que vous puissiez vous tourner
pleinement vers Dieu et lui donner le temps d'unir votre volonté a la
sienne.

Demeurez en Christ dans I'affliction et dans I'épreuve.
Extrait du livre d’ « Andrew Murray » : « Demeurez en Christ ».

« Tout sarment qui porte du fruit, il 'émonde afin qu’il porte encore plus de
fruit » (Jean 15.1).

Aucune plante ne donne une image plus fidéle des relations de 'lhomme
avec Dieu que le cep de vigne. Aucune ne produit un fruit aussi savoureux
et fortifiant, tout en ayant une tendance si marquée a pousser des jets
sauvages et inutiles. Aucune ne réclame autant de soins, de culture, ni ne
demande a étre taillée aussi souvent et aussi séverement. Mais aucune
non plus ne récompense plus richement le cultivateur de ses peines.

Le Sauveur souligne, par un seul mot, la nécessité d’émonder la vigne
et le résultat merveilleux qu’on obtient par ce moyen. Quelle lumiére ce
mot jette sur les souffrances des croyants ! Quels trésors de consolation
il renferme pour les heures d’épreuve : « Tout sarment qui porte du fruit, il
I'émonde afin qu’il porte plus de fruit ». Par ces paroles, Jésus préparait
ses disciples, si facilement ébranlés dans leur confiance, a voir dans
chaque affliction un message les invitant a demeurer plus
intimement en lui.

Nous faire demeurer en Christ, tel est en effet le but du Pére en envoyant
I'épreuve. L'arbre tourmenté par l'orage enfonce ses racines plus
profondément dans le sol ; de méme, par la souffrance, le Pére veut nous
faire pénétrer plus avant dans 'amour du Sauveur.

Editions - Association Bible et Foi Page | 57



Nos cceurs sont enclins a s’éloigner de lui ; la prospérité et les
jouissances nous satisfont trop aisément et nous rendent impropres a sa
communion.

C’est une grace du Pére de semer des tristesses sur notre route, de nous
priver momentanément de joies devenues dangereuses. Il le fait pour
nous amener a sentir plus vivement notre état de péché, pour nous
pousser a chercher notre repos en Christ, afin que, lorsque I'affliction sera
Otée, nous soyons affermis en lui, et que, méme dans la prospérité, il
demeure notre seule joie. Quoi qu’il en colte d’affliger, il n’épargnera pas
les chatiments les plus douloureux si, par-la, il peut ramener son enfant a
demeurer en son Fils bien-aimé.

Appliquons-nous donc a voir dans toute épreuve, grande ou petite, un
témoignage de son amour. Demeurons en Christ, et nous aurons part a
toutes les bénédictions que Dieu nous destine dans l'affliction. Notre
assurance en son fidele amour s’affermira, et la puissance de son Esprit
accomplira en nous cette promesse : « Dieu nous chatie pour notre bien,
afin que nous participions a sa sainteté » (Hébreux 12.10).

Notre croix deviendra un moyen de communion avec la sienne ; rendus
semblables a notre Sauveur dans ses souffrances, nous connaitrons plus
intimement son amour. Nous serons purifiés de toute souillure, affinés
comme l'or, de sorte que I'image méme de Christ se reflétera en nous. La
puissance de la chair sera détruite, I'impatience et la volonté propre
domptées, remplacées par la douceur et 'humilité de Jésus.

Un croyant peut passer sans profit par beaucoup d’afflictions ; mais
s’il demeure en Christ, il en retire la bénédiction.

Demeurons en Christ, et nous trouverons en lui une abondante
consolation. Dans [laffliction, nous cherchons souvent la consolation
d’abord, le fruit ensuite. Le Pére céleste n'oublie pas de nous consoler ;
mais il nous aime d’'un amour tel que, pour lui, notre progrés spirituel est
I'objectif premier. S’il console, c’est pour tourner le coeur meurtri vers lui ;
s’il refuse la consolation, son but est le méme. C’est en nous rendant
participants de sa sainteté qu’il nous donne la vraie consolation.

Le Saint-Esprit est le Consolateur, non seulement parce qu’il nous parle
de 'amour de Dieu, mais surtout parce qu’il nous sanctifie et nous met en
communion intime avec Christ, et, par lui, avec Dieu.

Editions - Association Bible et Foi Page | 58



En Christ, le coeur du Pére se révele a nous. Ou pourrions-nous étre
mieux consolés que dans le sein du Pére ? En lui, nous trouvons la
plénitude de I'amour divin, la tendre sollicitude d’'une mere. Que demander
de plus ? En lui, nous recevons le centuple de ce que nous perdons, et
nous voyons que Dieu ne nous dépouille que pour nous enrichir. En lui, la
souffrance est sanctifiée et devient le gage que I'Esprit de Dieu repose sur
nous et nous prépare pour la gloire éternelle.

Demeurons en Christ au temps de [laffliction, et nous porterons
beaucoup de fruit. L'expérience que nous ferons alors de sa tendresse et
de 'amour du Pére nous aménera a ne plus vivre que pour sa gloire et
pour faire connaitre a d’autres ce merveilleux amour. Ayant appris le
renoncement a nous-mémes et a notre propre volonté, nous saurons
compatir a la misére des autres ; assouplis par I'épreuve, nous serons
préparés a devenir, suivant I'exemple de Jésus, serviteurs de tous. Déja,
pendant laffliction, nous profiterons de notre retraite forcée pour
intercéder en faveur de nos semblables.

La pensée que le Péere nous afflige pour nous faire porter plus de fruit
nous disposera a nous soumettre, afin que son désir, devenu le nétre, soit
accompli : « Tout sarment qui porte du fruit, il 'émonde afin qu’il porte
encore plus de fruit » (Jean 15.1).

Le temps de l'affliction sera ainsi un temps béni, qui fera de nous des
vases sanctifiés, propres au service du Maitre et préparés pour toutes
sortes de bonnes ceuvres. Rappelons-nous seulement que, dans
I’affliction, la seule chose a faire est de demeurer en Christ.

Tenons-nous en garde contre les consolations et distractions que, trop
souvent, nos amis veulent nous apporter ; et que Jésus seul soit notre
Consolateur. Réjouissons-nous enfin dans la pensée qu’une communion
plus intime et un fruit abondant seront certainement l'issue de I'épreuve,

puisque c’est le Vigneron lui-méme qui émonde (Fin de l'extrait — Vous
trouverez ces livres en entier sur bible-foi.com).

Editions - Association Bible et Foi Page | 59



Chapitre sept

La foi dans la nuit de I'épreuve.

Il existe des moments dans la vie chrétienne ou la foi doit apprendre a
respirer sans voir, a se maintenir sans comprendre, et a aimer le Seigneur
sans ressentir. C’est le chemin de la confiance nue, dépouillée de tout
appui sensible.

Jean-Baptiste lui-méme, celui dont Jésus a déclaré : « Parmi ceux qui
sont nés de femme, il n’en a point paru de plus grand » (Matthieu 11.11),
a connu ce passage obscur ou I'dme est appelée a croire malgre I'absence
de lumiére immeédiate.

Dieu conduit souvent ses enfants dans des ténébres apparentes pour les
amener a une dépendance totale de Christ. La nuit spirituelle est parfois
le lieu ou la lumiére de Dieu devient la plus réelle, car elle ne dépend plus
de nos sens mais de Sa présence invisible. Le psalmiste I'exprime ainsi :
« Ta parole est une lampe a mes pieds, et une lumiére sur mon sentier »
(Psaume 119.105). Dans la nuit, la lampe ne révéle pas tout le chemin,
mais seulement I'étape suivante.

De méme qu’une voiture a un besoin vital de phares en état de marche
lorsqu’elle roule de nuit, surtout le long d’une falaise invisible dans
I'obscurité, ainsi le croyant a besoin de I'éclairage de la Parole et de
I'Esprit pour avancer sans trébucher. Jésus a dit : « La nuit vient, ou
personne ne peut travailler » (Jean 9.4). De vous a moi, je crois
sincérement que la nuit est déja bien présente. L'obscurité de I'épreuve
est une invitation a expérimenter la suffisance de Christ : Quand les
phares de la raison s’éteignent, la lumiére de Sa présence demeure. Et
Jésus lui-méme affirme : « Je suis la lumiére du monde ; celui qui me suit
ne marchera pas dans les ténebres, mais il aura la lumiére de la vie »
(Jean 8.12).

L'Eglise doit apprendre & marcher dans les épreuves, non pas en
cherchant des sécurités humaines, mais en s’appuyant sur la lumiere
intérieure du Saint-Esprit.

Editions - Association Bible et Foi Page | 60



Marcher dans la nuit spirituelle n’est pas une défaite, mais une école de
confiance. Comme Jean-Baptiste, comme les prophétes, comme les
apétres, nous sommes appelés a tenir ferme dans I'obscurité, sachant que
la lumiére de la Parole et de I'Esprit suffit pour guider nos pas.

Sur les rives du Jourdain, Jean-Baptiste avait désigné Jésus avec une
assurance vraiment éclatante : « Voici 'Agneau de Dieu qui 6te le péché
du monde » (Jean 1 v. 29) ; mais il se retrouve, quelques mois plus tard,
enfermé dans sa prison, dans le silence et 'humiliation, a poser cette
guestion bouleversante : « Es-tu celui qui doit venir, ou devons-nous en
attendre un autre ? » (Matthieu 11 v. 3).

Quelle tension, quel mystere ! Celui qui avait reconnu le Christ par
réveélation divine, doute maintenant dans la nuit. Ce n’est pas un
reniement, c’est une terrible épreuve. Entre la lumiére du Jourdain et
I'obscurité de la prison, Dieu travaille la foi de son serviteur. Ce n’est plus
la foi de celui qui voit le ciel s’ouvrir, mais celle de celui qui demeure
ferme quand tout s’est refermé.

Jean avait préché un Messie puissant, et voici que tout semble contraire
a I'attente du prophéte. N'est-ce pas souvent notre propre expérience de
vie ? Le ciel parait muet, et les murs épais de la prison étouffent la voix
qui, jadis, faisait trembler les foules. C’est |a, dans cet effacement, que la
foi doit devenir pure : croire non plus dans ce que I’on voit du Christ,
mais dans ce qu’ll est.

Le Seigneur ne reproche pas a Jean son trouble ; Il lui répond par des
signes : « Les aveugles voient, les boiteux marchent, les lépreux sont
purifiés, les morts ressuscitent, et la bonne nouvelle est annoncée aux
pauvres » (Matthieu 11.5). Autrement dit : « le Royaume agit, méme si tu
ne le vois pas ! » Et Il ajoute cette phrase douce et tranchante : « Heureux
celui pour qui je ne serai pas une occasion de chute » (v. 6).

C’est toute la pédagogie du ciel : dans I’épreuve, Dieu ne nous
explique pas tout, mais Il nous réveéle qu’ll agit encore. La foi véritable
consiste a demeurer dans Sa main quand on ne comprend plus Ses voies.
Jean, dans sa cellule, ne sait pas que Jésus est en train de I’honorer
publiguement devant les foules : « Qu’étes-vous allés voir dans le
désert ? ... Un prophéte ? Oui, et plus qu’un prophéte » (v. 8 et 9).

Editions - Association Bible et Foi Page | 61



Ainsi, tandis que Jean chancelle dans le doute, Jésus le couvre de gloire.
Telle sera aussi notre récompense...

Croire dans la prison, c’est apprendre que Dieu n’a pas cessé d'étre
Dieu, méme quand |l parait se taire. C'est découvrir que 'obscurité ne
change pas Sa lumiere, que le silence ne change pas Sa voix, que la
solitude ne change pas Sa fidélité. Jean-Baptiste est dans la main de Dieu,
méme s’il est dans celle d’'Hérode. Et c’est |a que son ministére s’acheve,
non dans le bruit des foules, mais dans le dépouillement d’'un cceur purifi€,
prét a laisser toute la place a Celui dont il avait dit : « Il faut qu’ll croisse,
et que je diminue ».

Ainsi, la foi dans I'épreuve est le lieu ou cette parole prend chair.
Diminuer, ce n’est pas disparaitre, c’est faire place a la gloire du Christ.
Jean ne verra pas les ceuvres accomplies, mais il en aura été le héraut.
Et au jour de la lumiére, quand tout sera révélé, il comprendra que rien n’a
été perdu : méme sa prison, méme son silence, ont été le théatre secret
ou Dieu préparait la victoire.

La vraie foi ne consiste pas seulement a croire que Dieu agit, mais
a demeurer unis a Lui quand tout semble nier Son action. Dans
I'épreuve, Dieu ne cherche pas des héros, mais des cceurs unis a Son Fils
crucifié, capables d’aimer quand tout se brise, de louer quand tout s’éteint,
de demeurer dans Sa main méme quand cette main parait peser. C’est |a
le mystére de la foi profonde : elle ne vit pas d’explications, mais de
communion dans I'abandon.

Jean-Baptiste, enfermé dans sa prison, est déja dans cette école. Il ne
sait pas encore qu’il est en train de participer au ministére méme du Christ
souffrant. Car avant que Jésus ne soit livré entre les mains des hommes,
Jean, lui aussi, a été livré. Avant que le Messie ne soit réduit au silence
devant Pilate, Jean a connu le silence de la captivité.

Avant que la voix de Jésus ne s’éteigne sur la croix, la voix de Jean qui
criait dans le désert a été étouffée par les pierres d’une cellule. Ainsi, le
Précurseur entre dans la communion de Celui qu’il annoncait.

La foi véritable consiste a partager la coupe. Ce n’est pas une foi qui
reclame la délivrance immédiate, mais celle qui apprend a dire, avec le
Fils : « Non pas ma volonté, mais la tienne » (Luc 22 v. 42).

Editions - Association Bible et Foi Page | 62



Car la foi chrétienne n’est pas une arme pour forcer la main de Dieu,
mais une main qui s’ouvre pour Le laisser étre Dieu. Elle croit, non pas
parce qu’elle contrdle, mais parce qu’elle se confie.

Quand Jésus fut cloué au bois, Il ne vit plus les foules, ni les miracles, ni
les promesses visibles. Il n’y avait plus que la nuit, la douleur, et une seule
parole suspendue a Son cceur : « Pére, entre tes mains je remets mon
esprit » (Luc 23 v. 46). C’est cela la foi a son plus haut degré : remettre
son souffle a Dieu quand tout souffle humain s’éteint. Et c’est cette méme
foi que Jean-Baptiste, dans I'obscurité de sa prison, a incarnée avant
méme que la croix n’apparaisse sur le Golgotha.

Ainsi, la foi n’est pas seulement le moyen d’obtenir quelque chose de
Dieu, elle est le lieu ou Dieu se révele Lui-méme. Celui qui croit dans la
nuit, devient participant de la nature divine ; celui qui garde la foi dans la
souffrance devient semblable a Celui qui, souffrant, n’a point cessé
d’aimer : « Si nous souffrons avec lui, nous régnerons aussi avec lui »
(2 Timothée 2.12).

Jean-Baptiste ne sortira jamais de sa prison, et pourtant, dans la lumiere
éternelle, il est debout auprés de ’Agneau qu’il avait annoncé. Car la foi
véritable ne triomphe pas toujours dans le visible, mais elle inscrit sa
victoire dans I'éternité avec tous les hérauts de la foi. La ou la raison se
brise, la foi s’enracine. La ou le monde voit la défaite, le ciel voit la
communion. Et cette foi, pure, nue, désarmée, devient le plus grand
témoignage que 'homme puisse rendre a Dieu : il est digne d’étre cru,
méme quand Il semble se taire.

Il'y a, dans la foi véritable, un regard qui traverse l'invisible. Ce n’est pas
un regard de la chair, mais celui du cceur éclairé par la lumiére de Dieu.
La prison ou Jean-Baptiste se trouvait n’était pas plus sombre que celle
de Paul ou de Pierre, et pourtant, c’est dans ces lieux de confinement que
la lumiére du Royaume a le plus brillé.

Jean ne voit plus le ciel ouvert ni la colombe descendre, mais il est
encore sous le méme regard divin. Paul, enchainé a un soldat romain,
ecrit aux Philippiens : « Je veux connaitre Christ, et la puissance de sa
résurrection, et la communion de ses souffrances » (Philippiens 3.10). Ce
que la foi apprend dans la nuit, c’est que la communion est plus précieuse
que la délivrance, que la présence vaut plus que la liberté.

Editions - Association Bible et Foi Page | 63



Le monde mesure la victoire par la sortie de prison, n’est-ce pas ? Mais
Dieu la mesure par la lumiére que I'on porte a l'intérieur.

Dans chaque épreuve, le Seigneur cherche des cceurs capables de
croire que Son Royaume avance, méme quand tout semble s’effondrer. I
cherche des Jean, des Paul, des Joseph, qui, dans leurs prisons, ne
cessent pas de réver de la fidélité de Dieu. Car la foi qui voit au-dela des
murs est celle qui permet au Christ de paraitre dans toute Sa beauté. C’est
la, dans le dépouillement total, que s’accomplit le mystére de la foi : Dieu
ne libére pas toujours le corps, mais Il libére le cceur.

Sur le chemin d’Emmads, les disciples espéraient un Messie politique,
capable de renverser 'oppresseur romain : « Nous espérions que ce serait
lui qui délivrerait Israél » (Luc 24.21). Mais le Christ désirait accomplir une
ceuvre plus profonde. Il ne cherchait pas d’abord a libérer des chaines
visibles, mais a ouvrir les yeux de la foi et a enflammer le coeur. Leur
regard était fixé sur une délivrance extérieure, alors que Lui voulait
atteindre l'intérieur, 1a ou se joue la vraie liberté : « Alors leurs yeux
s’ouvrirent, et ils le reconnurent » (Luc 24.31).

Et ils dirent : « Notre cceur ne brdlait-il pas au-dedans de nous lorsqu'il
nous parlait en chemin et nous expliquait les Ecritures ? » (Luc 24.32).
Car la vraie libération n'est pas celle qui change les circonstances, mais
celle qui transforme le cceur : « Si donc le Fils vous affranchit, vous serez
reellement libres » (Jean 8.36). Dieu promet : « Je vous donnerai un coeur
nouveau, et je mettrai en vous un esprit nouveau » (Ezéchiel 36.26). Ainsi,
la liberté que Christ offre n’est pas d’abord physique, politique ou sociale,
mais spirituelle et intérieure, une liberté qui demeure méme au milieu des
oppressions et qui fait brller le cceur de vie et d’espérance.

Nous, les hommes, sommes si souvent centrés sur nous-mémes que
notre premier cri vers Dieu est de lui demander d’arréter nos tempétes. Et
nous considérons cela comme étant la véritable foi. Nous voulons qu’il
calme le vent, qu’il apaise les vagues, qu’il change nos circonstances
extérieures. Mais trop souvent, nous ne discernons pas |'ceuvre invisible
qgu’ll est en train d’accomplir dans notre cceur, par le moyen méme de
I'épreuve. Je vous parle ici de I’école de la foi !

Editions - Association Bible et Foi Page | 64



Ainsi, lorsque nous supplions Dieu de changer nos circonstances, Lui
cherche a changer notre cceur. |l veut nous apprendre a marcher par la foi
et non par la vue (2 Corinthiens 5.7), a découvrir que la vraie paix ne
dépend pas de l'absence de tempéte ou de fournaise, mais de Sa
présence au milieu d’elle : « Et voici, je suis avec vous tous les jours,
jusqu’a la fin du monde » (Matthieu 28.20).

La foi qui voit au-dela des murs ne nie pas la souffrance, elle la traverse.
Elle ne supprime pas la nuit, elle y porte une flamme. Elle ne demande
pas toujours le miracle, mais elle choisit de demeurer dans I'espérance.

Et quand elle atteint ce point de maturité, elle devient semblable a celle
du Christ Lui-méme ; cette foi qui, du haut de la croix, voyait déja le
tombeau vide, la résurrection, la joie mise devant Lui.

Cette méme foi poussera toujours le véritable disciple a proclamer :
« moins de 'homme pour plus de Dieu ! »

« Que le nom de Jésus-Christ soit béni, élevé et glorifié a jamais! Il est
notre refuge, notre salut, notre espérance. Béni soit Celui qui nous a
rachetés par son sang et qui nous appelle a vivre dans la liberté de son
Royaume ! »

Editions - Association Bible et Foi Page | 65



Chapitre huit

Une révélation pour ceux qui « meurent ».

Freres et sceurs, la révélation de Christ ne s’arréte pas a Jean-Baptiste.
Elle ne s’arréte pas a la prison, ni a la mort du précurseur. Elle continue,
elle s’intensifie, elle s’Taccomplit dans le coeur de tous ceux qui acceptent
de mourir a eux-mémes.

Jésus n’a pas seulement enseigné la mort a soi-méme a ses disciples, il
en a éteé l'incarnation vivante. Lui qui était la Parole éternelle a accepté de
s’effacer, de se dépouiller, de se taire devant ses accusateurs, de souffrir
I'injustice, d’étre incompris et rejeté, et finalement de mourir. A la croix, il
s’est totalement retiré, laissant toute la place a I'ceuvre de rédemption
accomplie par son Pére. Ce dépouillement volontaire n’était pas une
faiblesse, mais I'expression parfaite de I'obéissance et de 'amour.

Ainsi, il nous montre 'exemple : la véritable vie passe par le renoncement
a soi, par 'abandon de nos droits et de nos prétentions, afin que Dieu seul
soit glorifie. Comme l'écrit Paul : « Il s’est humilié lui-méme, se rendant
obéissant jusqu’a la mort, méme jusqu’a la mort de la croix » (Philippiens
2.8). Et c'est précisément dans cette obéissance totale que s’est révélée
la puissance de la résurrection et la victoire sur le péché et la mort.

Ce chemin de dépouillement est aussi celui qu'il trace pour nous. Mourir
a nous-mémes, c’est apprendre a céder la place a Dieu, a laisser son
ceuvre s’accomplir dans nos vies. La croix devient alors non seulement le
lieu de notre salut, mais plus encore, aussi I’école de notre transformation.

Jean-Baptiste, le précurseur, a compris que son réle n’était pas de durer,
mais de préparer. Il a proclamé avec humilité : « Il faut qu’ll croisse et que
je diminue » (Jean 3 v. 30). Et Dieu I'a exaucé. Jean est entré dans la
prison, puis dans la mort, pour laisser toute la place au Seigneur. Il n’a pas
résisté a I'effacement : il 'a embrassé. Sa mort est le sceau de sa mission.

Mais la révélation ne s’arréte pas la. Jésus lui-méme, le Fils, a choisi de
s’effacer a la croix.

Editions - Association Bible et Foi Page | 66



Il n"a pas cherché sa propre gloire, mais celle de son Pere : « Je ne
cherche pas ma gloire... » (Jean 8.50). A la croix, Jésus s’est livré
totalement. Il a accepté la mort, non comme une défaite, mais comme le
chemin de la révélation du Pére. Sa souffrance, son silence, son abandon
ont ouvert la voie a I'ceuvre de rédemption de Son Peére : « Il s’est humilié
lui-méme, se rendant obéissant jusqu’a la mort, méme jusqu’a la mort de
la croix » (Philippiens 2 v. 8).

Jean est mort — Christ est apparu. En Jean-Baptiste s’achéve
I’Ancienne Alliance, avec tout ce qu’elle portait de figures, de rites et
d’'attente. Il incarne la fin de notre vieille nature adamique, celle qui ne
pouvait produire que 'ombre. Sa mort devient alors le signe du retrait de
ce qui était provisoire, afin que la véritable lumiére puisse se lever.

Je rappelle que Jean est le seuil entre deux mondes : il ferme la porte de
la Loi et ouvre celle de la Grace. |l est le dernier éclat du crépuscule avant
le lever du soleil. Sa mission était de préparer, d’annoncer, de pointer vers
I’Agneau de Dieu (Jean 1.29). Mais il devait disparaitre pour que la réalité
prenne toute la place. Ce n’est pas seulement sa confession, c’est aussi
la nbtre.

Car ce mouvement est celui de toute vie chrétienne : mourir a I'ancien
pour laisser croitre le nouveau. Jean nous enseigne que 'ombre doit céder
a la lumiére, que la chair doit s’effacer devant I’'Esprit, que '’'Adam doit
mourir pour que le Christ (le dernier Adam) regne en nous. Comme Paul
I'écrit : « Si quelqu’un est en Christ, il est une nouvelle créature. Les
choses anciennes sont passées ; voici, toutes choses sont devenues
nouvelles » (2 Corinthiens 5.17).

Christ est mort — I’Eglise est apparue. Sa mort n’est pas seulement
la fin d’'une vie terrestre, elle est le coeur du mystére « pascal », le passage
de 'ombre a la lumiére, de la séparation a la communion. A la croix, le
voile du Temple se déchire : I'accés au Pére est ouvert, la distance est
abolie, et une nouvelle réalité s’installe.

De son cété transpercé jaillit 'eau et le sang (Jean 19.34), signes de la
naissance de I'Eglise, Corps mystique du Christ. A la Pentecbte, cette
naissance se manifeste dans le feu et I'Esprit : un peuple nouveau surgit,

Editions - Association Bible et Foi Page | 67



uni non par la chair mais par la vie du Ressuscité. L'Eglise n’est pas une
institution humaine, mais le fruit de la mort et de la résurrection du Fils.

Ainsi s’accomplit la parole : « Si le grain de blé ne meurt, il reste seul ;
mais s’il meurt, il porte beaucoup de fruit » (Jean 12.24). La mort du Christ
n’est pas stérile, elle est féconde. Elle engendre une multitude de fréres
et de sceurs, un peuple racheté, une communion vivante qui porte son
nom et son témoignage jusqu’aux extrémités de la terre.

Ce mystére nous rappelle que 'Eglise n’existe que par la croix. Elle est
née dans le sang, le feu et I'Esprit, et elle demeure vivante tant qu’elle
reste attachée a Celui qui I'a engendrée. Mourir avec Christ, c’est entrer
dans cette fécondité spirituelle : une vie donnée qui devient semence de
résurrection et de communion.

L’Eglise doit mourir — pour que la gloire de Dieu soit manifestée a
travers Christ. Cette mort n’est pas une disparition, mais un
dépouillement, une purification, un brisement nécessaire. Linstitution
humaine doit passer par le feu afin que I'Epouse soit rendue pure et
resplendissante. Ce chemin est eschatologique et mystique : il annonce
non pas la fin de I'Eglise, mais sa transformation en Corps glorieux, uni &
son Seigneur.

« L'Epouse s’est préparée » (Apocalypse 19.7) : cette préparation passe
par la mort a elle-méme, pour que seule la vie du Christ demeure. Comme
dans la vision de I'Apocalypse, ou I'enfant male nait au milieu des douleurs
(Apocalypse 12.5), ainsi la véritable Eglise surgira dans la gloire, enfantée
par I'Esprit, purifiée par le feu, et manifestant pleinement le Christ
ressuscité.

... et qu’elle enfante a son tour. Ce dernier mouvement est puissant :
I’Eglise devient mere, non seulement par I'évangélisation, mais par une
véritable génération spirituelle, peut-étre celle des derniers temps.
Comme une femme en travail, elle traverse les douleurs de I'enfantement
afin de donner naissance a une réalité nouvelle. Elle enfante le Royaume,
les Fils de Dieu, la Jérusalem céleste. Car « toute la création soupire et
souffre les douleurs de I'enfantement jusqu’a maintenant, dans l'attente
de la révélation des fils de Dieu » (Romains 8.19-22).

Editions - Association Bible et Foi Page | 68



Ce cri cosmique rejoint le cri de I'Eglise : elle porte en elle une semence
divine qui doit éclore. Sa mort a elle-méme, a ses formes humaines et
institutionnelles, devient le lieu ou surgit une race céleste, une génération
nouvelle, les fils du Royaume.

Ce mystére est celui de I'’Apocalypse : 'Epouse se prépare (Apocalypse
19.7), purifiée, dépouillée, rendue resplendissante pour son Epoux. Et
dans cette préparation, elle enfante les vainqueurs, ceux qui « suivront
I'’Agneau partout ou il va » (Apocalypse 14.4). L'Eglise, en passant par le
feu du dépouillement, devient le creuset d'ou jaillissent les vainqueurs
promis dans I’Apocalypse ; faconnée par I'Esprit, destinée a régner avec
Christ.

L'Eglise brisée devient ainsi le canal par lequel la vie de Christ est libérée.
Comme le vase d’albatre qui doit étre rompu pour que le parfum se
répande (Marc 14.3), elle est appelée a passer par le brisement afin que
I'odeur du Christ se répande dans le monde. Ce brisement n’est pas une
défaite, mais le fondement d’'une ceuvre de grande fécondité : c’est dans
la mort que jaillit la vie, dans la faiblesse que se manifeste la puissance
de Dieu.

Dans les derniers temps, la mort de I'Eglise charnelle s’opérera. Centrée
sur elle-méme, sur ses systémes humains et ses sécurités visibles, elle
revétira le vétement de Laodicée, marqué par la suffisance et la
superficialité : « Parce que tu dis : Je suis riche, je me suis enrichi, et je
n’'ai besoin de rien, et parce que tu ne sais pas que tu es malheureux,
misérable, pauvre, aveugle etnu... » (Apocalypse 3.17). Ce dépouillement
est nécessaire, car ce qui est charnel doit mourir pour que ce qui est
spirituel vive.

Vous comprenez pourquoi je me dois d’insister et insister encore sur ce
sujet tellement important ? Beaucoup pensent que « se préparer » pour le
retour du Seigneur signifie engranger simplement des versets bibliques
ou une accumulation de savoirs, maitriser une théologie ou multiplier les
activités religieuses. Mais Jésus avertit 'Eglise de Laodicée : « Tu ne sais
pas que tu es malheureux, misérable, pauvre, aveugle et nu »
(Apocalypse 3.17). Autrement dit, il est possible d’étre riche en
connaissances et en ceuvres, mais pauvre en vie spirituelle réelle.

Editions - Association Bible et Foi Page | 69



La préparation véritable consiste a laisser I'Esprit transformer notre étre,
a mourir a nous-mémes pour que Christ vive en nous. C’est un protocole
spirituel, une discipline intérieure, qui nous conduit a régner avec Lui dans
le Millenium. Paul le décrit ainsi : « Si nous perséveérons, nous régnerons
aussi avec lui » (2 Timothée 2.12). La persévérance n'est pas une
performance humaine, mais une fidélité enracinée dans la puissance de
I'Esprit. N'oublions pas « nos péres nous chatiaient pour peu de jours,
comme ils le trouvaient bon ; mais Dieu nous chatie pour notre bien, afin
gue nous participions a sa sainteté » (Hébreux 12.10).

« Ce que je dis, fréres, c'est que la chair et le sang ne peuvent hériter le
royaume de Dieu, et que la corruption n'hérite pas l'incorruptibilité »
(1 Corinthiens 15.50).

« Participer a sa sainteté » ; ce protocole divin est celui du
dépouillement, de la purification et de I'obéissance. Il ne s’agit pas de batir
sur nos raisonnements, mais de nous soumettre a la révélation vivante du
Christ dans notre coeur. C’est pourquoi le Seigneur insiste : 'Epouse doit
se préparer, non par ses propres forces, mais par I'ceuvre sanctifiante de
I'Esprit qui la rend resplendissante pour les noces de [I'Agneau
(Apocalypse 19.7).

Ainsi, cette Eglise spirituelle dont nous parlons, non faconnée par la
sagesse humaine mais par une révélation vivante du Christ, ne sera plus
une institution centrée sur elle-méme. Elle deviendra un corps organique,
animé par I'Esprit, vibrant de la vie du Ressuscité. Elle ne se glorifiera plus
de ses structures, de ses traditions ou de ses systémes, mais de la
présence réelle du Seigneur au milieu d’elle.

Ce corps sera marqué par la simplicité et la puissance : une communion
vivante ou chaque membre refléte le caractére du Christ, ou 'amour est
la loi, et ou la lumiére de I'Esprit éclaire toutes choses. Ce n’est plus une
institution, mais une habitation de Dieu en Esprit (Ephésiens 2.22), un
peuple vivant qui manifeste la gloire du Ressuscité.

Cette Eglise est 'Epouse qui se prépare au sein du creuset, purifiée et
rendue resplendissante pour son Seigneur : « Réjouissons-nous, soyons
dans l'allégresse, et donnons-lui gloire ; car les noces de ’Agneau sont
venues, son Epouse s’est préparée » (Apocalypse 19.7).

Editions - Association Bible et Foi Page | 70



Le mystere du « reste ».

Outre le salut en Jésus-Christ, le mystére du reste constitue I'une des plus
grandes assurances bibliques : dans les ténebres, Dieu ne nous laisse
jamais sans témoin ; dans la décadence, Il préserve un peuple ; dans le
doute, Il suscite la foi ; dans I'apostasie, Il éléve un reste.

Ce peuple ne dépend ni de ses propres forces, ni d’aucune faveur
humaine, mais uniquement de la grace, de I'élection et de la fidélité de
Dieu. Comme I'exprime Daniel : ceux du reste sont ceux « qui connaissent
leur Dieu » et qui « seront fort et agiront avec courage » (Daniel 11.32).

Le Seigneur nous appelle a la vigilance, a la sainteté, a la constance, et
surtout a ne jamais sous-estimer le peu, car souvent c’est dans ce petit
nombre que Dieu accomplit ses desseins : la restauration de son peuple
et 'avénement glorieux de Christ, préparant le chemin du Seigneur.

Le « reste », tel que défini par I'Ecriture, n'est pas une idée vague ou
humaine, mais une réalité spirituelle concrete, avec des traits précis que
Dieu met en lumiére a travers les ages, et que de nombreux auteurs
chrétiens ont médités profondément. Paul affirme dans Romains 11.5 :
« Ainsi donc, au temps actuel aussi il y a un reste selon I'élection de la
grace ». Dans ce passage, le reste n’est pas le fruit d’efforts humains,
mais le résultat de la souveraineté de Dieu. Il dit en substance : « Oui,
Israél a éte faconné par le Potier, mais de ceftte argile initiale, Il prend un
reste ! » ; et ce qui impressionne, c’est que ce « reste » est choisi selon
I'élection de Dieu, dans toutes les périodes du peuple de Dieu et de
'Eglise, et non selon le mérite dune organisation humaine.

L'ceuvre de Dieu n’est jamais vaine, car dans le « reste » fidéle, Il voit
Son dessein pleinement accompli et manifesté. Comme le rappelle le
prophéte Esaie : « Si I'Eternel des armées ne nous avait laissé un trés
petit reste, nous aurions été comme Sodome, nous aurions ressemblé a
Gomorrhe » (1.9). Pauvre Israél ! Si favorisé pendant tant d’ages, et
pourtant seul un reste a persisté pour invoquer le Seigneur Sauveur.

Cet appel est solennel pour chaque chrétien. Dans la période qui
précede le retour du Seigneur, Paul nous dit qu’il faut « que I'apostasie
soit arrivée auparavant » (2 Thessaloniciens 2.3) ; et nous sommes dans
ces temps : « alors si tu as eu le privilege d’entendre I'Evangile et de

Editions - Association Bible et Foi Page | 71



connaitre la veérité en Christ, aspire a faire partie de ce reste fidele, car ce
n‘est pas automatique. Aujourd’hui, beaucoup d’enfants de Dieu
détournent l'oreille de la vérité, et se tournent vers les fables (2 Timothée
4.4) ! » La grace du salut est offerte, mais la récompense finale
demande persévérance, sainteté et vigilance, comme les vierges
sages.

Cette réalité trouve encore son illustration dans la typologie des 7 000
hommes préservés par Dieu a I'époque d’Elie (1 Rois 19.18). Ce petit
groupe n’était pas seulement fidéle : il représentait un signe vivant de la
victoire de Dieu sur l'idolatrie et la corruption spirituelle. Ces hommes ont
résistt a la séduction, a la persécution et a la tentation de se
compromettre, refusant de fléchir le genou devant Baal. Par leur fidélité,
ils montrent que la victoire appartient a ceux qui demeurent attachés a
Dieu, méme lorsqu’ils sont minoritaires au milieu d’'une majorité apostate.
Ainsi, le reste fidele, qu’il s’agisse des 7 000 d’Elie ou des vainqueurs
d’aujourd’hui, incarne la fidélité de Dieu et la puissance de Sa grace. Dieu
accomplit dans ce petit nombre, ses grands desseins dans Son plan.

La Bible nous offre encore I'exemple des 300 hommes de Gédéon
(Juges 7), illustrant une nouvelle fois parfaitement ce principe. Face a une
armée massive de Madianites, Dieu réduit volontairement les forces de
Gédéon a seulement 300 hommes pour montrer que la victoire appartient
a Dieu, et non aux chiffres ou a la puissance humaine. Ces hommes,
sélectionnés et guidés par Dieu, sont courageux, fideles et attentifs a Ses
instructions. Grace a leur obéissance et a leur confiance, ils remportent
une victoire écrasante sur leurs ennemis, accomplissant le plan divin et
glorifiant le Seigneur.

Ici encore se profile une merveilleuse réalité, car ce n’est qu’en brisant
le vase que la lumiére peut jaillir. Ce n’est qu’en acceptant d’étre
vulnérable, exposé, dépouillé de notre vieille nature, que la flamme de
I'Esprit peut apparaitre. Le vase d’argile, opaque et fermé, doit étre brisé
pour que la gloire de Dieu se manifeste. Et cette image, si simple et si
puissante, devient une parabole vivante de notre vie chrétienne : nous ne
sommes pas appelés a briller par nous-mémes, mais a laisser Christ briller
a travers notre brisement.

Editions - Association Bible et Foi Page | 72



Cette lumiére, cette flamme qui jaillit des cruches brisées, préfigure une
autre victoire, plus grande encore, plus bouleversante : celle de Christ sur
la croix. Car la aussi, il y a eu brisure. Le corps du Fils a été brisé, non par
défaite, mais par amour. Le vase parfait a été brisé pour que la lumiére de
la résurrection éclaire les ténébres du monde. La croix, instrument de
honte, devient le flambeau de la gloire. Le tombeau, lieu de silence,
devient le théatre du triomphe. Et c’est dans cette dynamique, mourir pour
vivre, s’abaisser pour régner, se taire pour proclamer, que se trouve le
cceur du message chrétien.

Ainsi, la victoire de Gédéon, la priére de Jean-Baptiste, et la passion du
Christ ne sont pas trois récits séparés, mais trois mouvements d'une
méme entente : celle de Dieu qui choisit les faibles pour confondre les
forts (1 Corinthiens 1.27).

« Watchman Nee », dans ses méditations sur « Le brisement du vase
d’albatre », nous enseigne que la vie divine ne peut se répandre que si le
vase est brisé. |l voit dans le geste de Marie de Béthanie, qui brise le vase
pour répandre le parfum, une image de ce que Dieu attend de nous : que
nous cessions de contenir la lumiére, pour la laisser jaillir.

Mais le « reste » fidele ne se limite pas a exister simplement : il consiste
a vivre profondément en Christ, avec des racines solides et une union
vivante avec Christ, capable de résister aux épreuves et aux tempétes de
la vie.

« T. Austin-Sparks » décrit ce peuple sanctifie comme celui qui « prend
racine en profondeur et porte du fruit vers le haut! » : les racines plongent
vers le bas, dans le rocher des siécles, nourrissant I'étre intérieur, tandis
que la vie extérieure manifeste le fruit de cette force spirituelle, si bien que
les crises ne peuvent le déraciner. Cette union avec Christ n'est pas
seulement théorique : elle se vit dans la participation a sa mort et a sa
résurrection, dans la communion de ses souffrances, dans I'expérience de
la purification et du passage par le feu des épreuves, forgeant ainsi la
force intérieure du « reste ».

Un autre trait essentiel de ce peuple est |la sainteté. Il ne s’agit pas d’une
perfection humaine illusoire, d’apparence, mais d’'une vie séparée des
compromis, sur le plan moral, éthique et spirituel.

Editions - Association Bible et Foi Page | 73



Le « reste » fidele refuse de fléchir le genou devant les idoles de son
époque, qu’elles soient religieuses, culturelles ou méme spirituelles. La
crainte révérencielle de Dieu, I'adoration sincere, I'attachement a la vérité
de la Parole et la sincérité du cceur font partie intégrante de son identité ;
méme au milieu de I'apostasie et de l'indifférence générale.

Nous voyons également dans les lettres aux sept Eglises (Apocalypse
2.3), I'établissement d’un lien clair entre le «reste » fidele et les
vainqueurs. Le Seigneur promet a ceux qui persevérent jusqu’au bout, qui
gardent Sa parole et qui ne renient pas Son nom, qu’ils hériteront de la vie
éternelle, du fruit de I'arbre de vie, d’'une place ferme dans le temple de
Dieu et de la participation a Son royaume glorieux (Apocalypse 2.7, 2.11,
2.17, 3.21). Cette victoire n’est pas simplement symbolique : elle découle
directement de la fidélité, de 'obéissance et de la connaissance intime de
Dieu ; ce qui peut s’apparenter a la réserve d’huile des vierges sages.

Ainsi, le « reste » fidéle, qu’il s’agisse des 7 000 hommes d’Elie, des 300
de Gédéon ou du petit nombre de croyants dans I'Eglise de Paul, est
appelé a une victoire active et spirituelle pour I'ensemble des croyants.

lls incarnent I'accomplissement du plan divin et la manifestation concréte
de la grace de Dieu dans le monde. Romains 11.5 et les exemples
typologiques de I’Ancien Testament convergent pour montrer que le reste
fidele est simultanément préservé, sanctifié et victorieux sur leur vieille
nature et sur Satan, guidé par I'Esprit du Seigneur. Chaque génération
peut s’identifier a ce reste, participer a la manifestation de la grace divine
et marcher dans la victoire promise aux vainqueurs.

Les vainqueurs.

C’est ici que le lien avec les vainqueurs devient particulierement clair.
Dans I’Apocalypse, les vainqueurs ne sont pas simplement les chrétiens
en geénéral, mais ceux qui ont traversé les épreuves et la mort, qui ont
refusé tout compromis, qui ont gardé la foi dans les nuits les plus sombres,
et qui ont vaincu par le sang de I'Agneau et par la parole de leur
témoignage, n’ayant pas aimé leur vie au point de craindre la mort
(Apocalypse 12.11).

Editions - Association Bible et Foi Page | 74



Ces vainqueurs sont le fruit de I'Eglise lorsque celle-ci accepte de mourir
a elle-méme : en diminuant, elle permet a Christ de croitre et de manifester
sa vie a travers elle. C’est ainsi qu’elle prépare le chemin du Seigneur
(Marc 1.3).

Ce sont ces croyants qui forment la Jérusalem céleste, I'Epouse
préparée, resplendissante, sans tache ni ride. Ce sont eux qui régnent
avec Christ, qui portent Son nom, qui mangent de I'arbre de vie, qui
recoivent la pierre blanche, et qui deviennent des colonnes dans le temple
de Dieu. Comme le Seigneur le promet : « A celui qui vaincra, je donnerai
de manger de I'arbre de vie, qui est dans le paradis de Dieu » (Apocalypse
2.7), et encore : « A celui qui vaincra, je le ferai colonne dans le temple de
mon Dieu, et il n’en sortira plus » (Apocalypse 3.12).

Ainsi, 'Eglise ne meurt pas pour disparaitre, mais pour enfanter la vie de
Christ dans le monde. Elle ne s’efface pas pour s’anéantir, mais pour
révéler pleinement les desseins de Dieu. Par ce chemin, le reste fidéle
croit en profondeur dans l'union avec le Seigneur, tandis que I'ego et
I'autosuffisance diminuent, permettant a la vie, a la force et a la gloire de
Christ de se manifester pleinement dans et a travers nous.

C’est ainsi que la victoire promise aux vainqueurs devient une réalité
concrete, spirituelle et durable, et que le petit « reste » fidéle remplit sa
mission dans I'histoire et dans le plan éternel de Dieu.

Il existe un autre principe spirituel qui traverse I'histoire du salut et se
manifeste avec éclat dans les lettres aux sept Eglises de I'’Apocalypse :
Dieu ne rejette jamais I'Eglise charnelle, faible ou compromise, mais |l
I'appelle a la repentance, a I'écoute de I'Esprit, et surtout, Il en suscite des
vainqueurs. Ce sont des individus qui, au coeur méme de la déchéance
spirituelle, entendent la voix du Christ glorifié, se levent, se repentent et
deviennent les porteurs de la victoire divine pour I'ensemble du Corps.
Comme le dit Jésus avec force : « Que celui qui a des oreilles entende ce
que I'Esprit dit aux Eglises : A celui qui vaincra... » (Apocalypse 2.7).

Dans chaque lettre, Jésus ne parle pas a une Eglise idéale, mais a une
Eglise réelle, parfois tiéde, parfois corrompue, parfois endormie, et
pourtant, Il adresse Ses promesses non a l'institution, mais a celui qui
vaincra, a l'individu qui choisit, au sein de cette Eglise, la voie étroite, la

Editions - Association Bible et Foi Page | 75



croix et la fidélité. Ce vainqueur devient le canal par lequel Dieu accomplit
Ses desseins.

Cette minorité fidele, née dans la souffrance, dans le brisement et dans
la séparation intérieure, ne quitte pas I'Eglise visible autant que possible ;
a I'image de Josué et Caleb, qui ne quitterent pas le peuple aprées le refus
d’entrer en Canaan ; mais ils en sortent spirituellement, pour devenir les
prémices d’'un Corps glorifié. En diminuant leur indépendance, leur ego et
leur autosuffisance, ces vainqueurs permettent a Christ de croitre
pleinement en eux et a travers eux, manifestant ainsi la puissance et la
grace divines dans le monde. lIs incarnent la fidélité, la persévérance et la
victoire promise aux vainqueurs, tout en servant de modele et de levain
pour les générations futures.

Ce principe est profondément biblique et prophétique, et il révéle la
nature méme de Dieu : Il ne détruit pas ce qui est malade, mais en extrait
la vie. Il ne rejette pas I'Eglise charnelle, faible ou compromise, mais y
implante une semence de vie ; une minorité victorieuse qui vaincra non
pour elle-méme, mais pour que la gloire revienne a 'ensemble, afin que
I'Eglise tout entiére soit relevée, purifiée et glorifiée : « Il ne brisera point
le roseau cassé, et il n'éteindra point le lumignon qui fume, jusqu'a ce qu'il
ait fait triompher la justice » (Matthieu 12.20).

C’est la réalité spirituelle du Corps : la victoire d’'un membre devient la
victoire de tous. Comme le dit Paul : « Si un membre est honoré, tous les
membres se rejouissent avec lui» (1 Corinthiens 12.26). Les vainqueurs
ne sont pas des élites spirituelles ; ils sont des sacrifices vivants, des
intercesseurs et des porteurs de la croix. lls ne se glorifient pas eux-
mémes, mais glorifient Christ. lls ne s’élévent pas pour dominer, mais pour
élever I'Eglise. Ils ne se séparent pas pour critiquer et condamner, mais
pour enfanter une vie nouvelle pour le salut de tous.

Leur victoire devient celle de I'Eglise entiére, car en eux, le Corps trouve
sa téte, 'Epouse trouve son Epoux, et la Jérusalem céleste trouve ses
fondations. lls sont les fils de Dieu, les prémices du Royaume, les
colonnes du temple et les pierres vivantes de la Jérusalem céleste :
« Celui qui vaincra, je ferai de lui une colonne dans le temple de mon
Dieu... » (Apocalypse 3.12).

Editions - Association Bible et Foi Page | 76



Ainsi, 'Eglise doit diminuer et mourir, non pour disparaitre, mais pour
enfanter. Gloire a Dieu! La révélation des vainqueurs n’est pas une
doctrine secondaire ni une option spirituelle réservée a quelques ames
ferventes ; elle est le coeur battant de I'appel divin, le fruit mar de I'Eglise
crucifiée, le témoignage vivant de la vie de Christ manifestée dans des
vases d’argile. Par ce chemin, le petit « reste » fidéle diminue lui-méme
pour que Christ croisse, et manifeste pleinement la puissance et la gloire
de Dieu dans le monde.

Telle est la révélation pour ceux qui meurent a eux-mémes : d’un état
ancien, ils sont transformés en outres neuves par I'Esprit, et Christ utilise
ces outres nouvelles parce que le chemin qu’il veut empreinter a été
correctement préparé. Elles sont remplies du vin nouveau, pour servir et
bénir ceux qui sont appelés au banquet des noces. Comme Jésus l'a dit :
« On ne met pas du vin nouveau dans de vieilles outres ; autrement, les
outres se rompent, le vin se répand, et les outres sont perdues. Mais il faut
mettre le vin nouveau dans des outres neuves » (Luc 5.37-38).

Cette parole, souvent citée mais rarement meéditée en profondeur, révéle
une vérité essentielle : la vie du Royaume ne peut se manifester dans des
structures anciennes, rigides, charnelles ou religieuses : « Le Tres-Haut
n'habite pas dans ce qui est fait de main d'homme » (Actes 7.48). Le vin
nouveau, la vie divine, la puissance du Saint-Esprit, la révélation du
dessein éternel de Dieu, exige des réceptacles transformés, souples,
brisés et renouvelés. Ces réceptacles, ce sont les vainqueurs.

Le vin nouveau représente la personne méme du Christ ressuscité, une
vie céleste et surnaturelle qui ne peut cohabiter avec la chair, l1a ou le
péché tréne. Il est la manifestation du Royaume invisible : une vie de
communion, de puissance et de sainteté. Il ne s’agit pas simplement d’'une
amélioration morale, mais d’'une véritable transfusion spirituelle : Dieu
verse Sa propre vie dans 'lhomme, et désire avoir toute liberté d’action.

« Il faut qu’ll croisse et que je diminue » : tel est le processus qui
transforme une vieille outre en outre neuve. Ce chemin est souvent
douloureux, mais il forge les vainqueurs, ceux qui ne cherchent pas a se
faire voir mais a étre vrais et fidéles a Dieu.

Editions - Association Bible et Foi Page | 77



Leur devise n’est pas celle du monde : « plus d’homme, plus de systeme,
plus d’organisation, plus de travail! », mais celle du Royaume : « moins
de 'homme pour plus de Christ! » Comme l'affirme Paul : « Car vous étes
morts, et votre vie est cachée avec Christ en Dieu » (Colossiens 3.3).

Ainsi, les vainqueurs deviennent des instruments vivants du Royaume,
transformés, renouvelés, et capables de contenir la vie de Christ, afin que
I'Esprit puisse la répandre comme il I'entend, et manifester la gloire de
Dieu en faveur du monde et de tous les véritables croyants.

L'ceuvre des vainqueurs.

Extrait du livre de « Watchman Nee » . « Le plan de Dieu et les
vainqueurs ».

En examinant le principe des vainqueurs, nous devons remarquer deux
choses : quand le Corps tout entier faillit, Dieu choisit quelques personnes
pour prendre position en faveur de tout le Corps. Dieu demande a ce reste
d'exécuter Ses ordres afin que, par ce petit nombre, |l puisse, plus tard,
atteindre beaucoup.

Lorsque Dieu fit le choix des enfants d'Israél, Il les appela tous a étre un
royaume de prétres parmi les nations : « Maintenant, si vous écoutez ma
voix, et si vous gardez mon alliance, vous m'appartiendrez entre tous les
peuples, car toute la terre est a moi ; vous serez pour moi un royaume de
sacrificateurs et une nation sainte. Voila les paroles que tu diras aux
enfants d'lsraél » (Exode 19.5-6). Mais au mont Sinali, ils adorerent le veau
d'or et faillirent piteusement.

A cause de cette situation, Dieu choisit les Lévites, qui obéirent a Ses
ordres pour étre vainqueurs. Contrairement aux autres enfants d'lsraél, le
sacerdoce leur fut accordé (Exode 32.15-29). Lorsque Dieu ceuvre, I
travaille premierement en quelques-uns ; |l ceuvre a travers eux pour un
plus grand nombre. Pour sauver les enfants d'Israél, Dieu a sauvé
premiérement Moise. Il a fait sortir Moise d'Egypte avant la délivrance des
enfants d'Israél. Il a pris en main David premiérement, et ensuite Il a libéré
les enfants d'Israél de la main des Philistins pour en faire une grande
nation. Tout but spirituel est donc atteint par des moyens spirituels.

Editions - Association Bible et Foi Page | 78



Dieu a discipliné Moise et David a un haut degré afin qu'ils n'utilisent pas
la chair pour aider Dieu dans I'accomplissement de Son dessein.

Dieu, tout d’abord, a gagné douze personnes, puis cent vingt ; ainsi fut
formée I'Eglise. Le principe des vainqueurs est donc le suivant : Dieu
appelle un petit nombre pour accomplir Son ceuvre, en faveur et pour
le bien du plus grand nombre. Quelques-uns répondent a I'appel de
Dieu afin qu’un grand nombre recgoive la vie. Dieu plante la croix dans le
cceur de quelques-uns ; Il les conduit a accepter le principe de la croix
extérieurement et intérieurement, en vue de libérer la vie pour les autres.

Dieu a besoin de canaux pour que Sa vie puisse jaillir en faveur d’autres.
Dieu a placé les prétres dans une position de mort, afin de frayer aux
enfants d’Israél « une route vivante ». Les prétres furent les premiers a
marcher dans l'eau et les derniers a en sortir. lls représentent les
vainqueurs de Dieu.

Aujourd’hui, Dieu cherche une compagnie de personnes qui, a I'image
des prétres du récit biblique, marcheront dans I'eau, entreront dans la
mort, accepteront la discipline de la croix, se tiendront sur le terrain de la
mort en vue d’ouvrir une route vivante en faveur de I'Eglise. Si Dieu nous
place dans la mort, c’est pour donner la vie aux autres. Les vainqueurs
de Dieu sont les pionniers de Dieu.

Ce n’est pas que les prétres aient été capables d’accomplir quoi que ce
soit, mais parce qu’ils portaient I'arche, ils devaient descendre dans le lit
du fleuve. Ainsi, nous devons laisser Christ (symbolisé par I'arche) étre le
centre de notre vie.

Ayant revétu Christ, nous entrons dans I'’eau. Les pieds des prétres sont
tenus dans le lit du fleuve, I'arche sur les épaules. En demeurant dans la
mort, ils ont élevé Christ; telle est la seule véritable maniére
spirituelle d’élever le Seigneur.

Le lit de la riviére est le lieu de la mort. Cet endroit n’est ni confortable,
ni attirant, ni reposant. lls n’étaient pas assis ou couchés, mais debout sur
leurs pieds. Si je vis selon mon bon vouloir, en prenant mes aises
concernant la Parole, Christ ne peut pas étre apporté aux autres de
maniére vivante. Si je me tiens debout dans le fleuve a son point le plus
bas, alors les autres pourront traverser victorieusement le Jourdain.

Editions - Association Bible et Foi Page | 79



La mort ceuvre en moi afin que la vie agisse pour les autres : « Ainsi la
mort agit en nous, et la vie agit en vous » (2 Corinthiens 4.12). Par mon
obéissance dans la mort, la vie peut opérer en faveur des autres afin de
les conduire a l'obéissance envers Dieu. La mort de Christ met en
mouvement Sa vie en nous. Sans la mort, il ne peut pas y avoir de vie.

Porter I'arche dans le lit du fleuve devait étre trés angoissant : cela
demandait une grande attention. La plus |égére insouciance, et le Dieu
Saint les aurait détruits. Cependant, ils demeurerent debout, 1a, regardant
les enfants d’Israél traverser I'un aprés l'autre. Ainsi, ils furent les derniers
a sortir du lit du fleuve.

C’est pourquoi I'apbtre déclare ceci : « Car Dieu, ce me semble, a fait de
nous, apétres, les derniers des hommes, des condamnés a mort en
guelque sorte, puisque nous avons été en spectacle au monde, aux anges
et aux hommes. Nous sommes fous a cause de Christ ; mais vous, vous
étes sages en Christ ; nous sommes faibles, mais vous étes forts.

Vous étes honorés, et nous sommes meprisés ! Jusqu'a cette heure,
nous souffrons la faim, la soif, la nudité ; nous sommes maltraités, errants
ca et la ; nous nous fatiguons a travailler de nos propres mains ; injuriés,
nous bénissons ; persécutés, nous supportons ; calomniés, nous parlons
avec bonté ; nous sommes devenus comme les balayures du monde, le
rebut de tous, jusqu'a maintenant » (1 Corinthiens 4.9-13).

Il désirait que les autres croient & 'Evangile, mais sans ses chaines :
« ... mais encore tous ceux qui m'écoutent aujourd’'hui, vous deveniez tels
que je suis, a I'exception de ces liens ! » (Actes 26.29). Oh ! Que chacun
d’entre nous puisse s’interroger : « Est-ce que je travaille pour une
renommee, pour un gain, pour une déenomination ? Pour la sympathie des
autres ? Pour me satisfaire moi-méme ? Ou est-ce que je recherche la vie
pour 'Eglise de Dieu ? »

Puissions-nous prier ainsi : « Seigneur, je meurs pour que les autres
puissent vivre ! » Dieu affirme clairement que ce ne sera pas facile. Quoi
gu’il en soit, c’est la seule fagcon d’accomplir le plan éternel de Dieu.
Demeurer dans I'endroit le plus profond du fleuve jusqu’a ce que tous les
enfants de Dieu aient traversé nous enseigne que, nous aussi, nous ne
sortirons pas de la mort avant la venue du royaume. Par bonheur, Josué
(type de Christ) donna l'ordre : « Sortez du Jourdain ! » (Josué 4.18).

Editions - Association Bible et Foi Page | 80



Notre Josué victorieux nous appellera aussi hors du fleuve de la mort, et
de cette fagcon inaugurera le commencement du royaume.

Bien souvent, les croyants que nous sommes, ne sommes pas
désobéissants au plein sens du terme, mais nous ne sommes pas
pleinement obéissants non plus. Ce n'est pas que certaines personnes
refusent de payer le prix, mais plutét qu’elles le paient insuffisamment.

Gethsémané est uniqguement accessible par le chemin de la croix. Sans
I'ceuvre de la croix, nul ne peut dire : « non pas ce que je veux, mais ce
que tu veux » (Matthieu 26.39). Nombreux sont ceux qui aspirent a
I'appel d’Abraham, mais qui ont en horreur la consécration du mont
Morija. Suis-je irrité par la vie facile et sans souci de mes voisins ?
Qu’importe cela ! Dieu me place dans le lit du fleuve pour étre Son
vainqueur. |l permet que je sois enchainé afin que d’autres entendent la
bonne nouvelle. La mort ceuvre en moi, mais la vie dans les autres, c’est
la seule voie pour la vie.

La mort de Jésus me remplit en premier lieu, et ensuite la vie coule en
faveur des autres : « ... portant toujours avec nous dans notre corps la
mort de Jésus, afin que la vie de Jésus soit aussi manifestée dans notre
corps. Car nous qui vivons, nous sommes sans cesse livrés a la mort a
cause de Jésus, afin que la vie de Jésus soit aussi manifestée dans notre
chair mortelle. Ainsi la mort agit en nous, et la vie agit en vous »
(2 Corinthiens 4.10-12).

Que fait le vainqueur de Dieu ? Il se tient dans la mort de Christ pour que
les autres recgoivent la vie. Nous devons donc expérimenter la Parole de
Dieu avant de pouvoir I'apporter aux autres. La lumiere de la vérité doit
d’abord devenir vie en nous, avant que cette lumiére ne puisse étre
transmise aux autres.

Dieu accorde a Ses vainqueurs de voir la vérité et de I'expérimenter dans
leur vie, afin qu’ils puissent, en retour, conduire un grand nombre a
'obéissance de cette vérité. La vérité doit prendre forme en nous et
devenir partie intégrante de notre étre. Avant de pouvoir parler aux autres
de la foi, de la priére et de la consécration, nous devons d’abord en avoir
une profonde expérience ; autrement, ce ne sont que des expressions
sans substance.

Editions - Association Bible et Foi Page | 81



Dieu nous conduit a travers la mort afin que d’autres puissent vivre. Nous
avons besoin de passer par les souffrances et la douleur avant qu’il ne
puisse y avoir la vie dans les autres.

Nous devons en premier lieu nous tenir dans la partie la plus profonde
du fleuve pour apprendre « la vérité » de Dieu. Si I'Eglise ne peut pas
traverser le fleuve pour se tenir sur la terre ferme en vue de la victoire,
c’est a cause du manque de prétres se tenant dans le lit du Jourdain. Seuls
ceux qui demeurent dans les profondeurs du Jourdain pourront éveiller
I'intérét chez les autres. La vérité profondément formée en moi incitera les
autres a la rechercher.

Beaucoup de vérités divines attendent d’étre structurées en nous. Quand
nous laissons la vérité ceuvrer et se constituer intérieurement, nous
permettons alors a Christ de grandir en nous. Les vainqueurs regoivent la
vie d’en-haut pour nourrir le Corps.

(retrouvez ces auteurs sur bible-foi.com)

Editions - Association Bible et Foi Page | 82



Chapitre neuf

L’année de grace du Seigneur.

L'expression « 'année de grace » renvoie au jubilé institué en Lévitique
25, ce temps sacré ou Dieu invitait son peuple a suspendre ses activités
ordinaires pour se souvenir que tout lui appartenait.

Tous les cinquante ans, les dettes étaient annulées, les esclaves
retrouvaient leur liberté, les terres revenaient a leurs propriétaires
d’origine, et la terre elle-méme se reposait. C’était 'année du relache, de
la miséricorde et du recommencement, un écho du coeur du Pere qui ne
veut pas la servitude, mais la restauration.

Quand Jésus, dans la synagogue de Nazareth, ouvre le rouleau d’Esaie
et proclame : « L'Esprit du Seigneur est sur moi, parce qu’il m’a oint pour
annoncer une bonne nouvelle aux pauvres ; il m’a envoyé pour proclamer
aux captifs la délivrance, aux aveugles le recouvrement de la vue, pour
renvoyer libres les opprimeés, pour publier 'année de grace du Seigneur »
(Luc 4.18-19), puis Il ajoute : « Aujourd’hui cette parole est accomplie »
(Luc 4.21) ; Il déclare que le véritable jubilé vient d’étre inauguré en sa
personne. Désormais, ce n’est plus une institution légale ni une
célébration cyclique, mais une réalité spirituelle permanente et éternelle :
I'année de grace du Seigneur est devenue une personne, Jésus-Christ, le
Fils du Dieu vivant.

En Lui, toutes les dettes spirituelles sont effacées, les chaines du péché
sont rompues, les coeurs blessés trouvent guérison, et les captifs sortent
de leurs prisons intérieures. Ce jubilé n’est plus limité a Israél ni a une
époque ; il s’étend a toute 'humanité par la croix, la ou la miséricorde a
embrassé la vérité, ou la justice et la paix se sont donné rendez-vous
(Psaume 85.11). En Christ, le pardon devient notre héritage, la liberté
notre condition, la joie notre témoignage, et la restauration notre destinée.

L'année de grace est donc le régne spirituel du Messie, le temps de la
visitation de Dieu, ou Il appelle chacun a revenir, a recevoir et a renaitre.
Pourtant, cette grace n’est pas un automatisme ; elle appelle une réponse,

Editions - Association Bible et Foi Page | 83



une ouverture du cceur, une humilité profonde pour reconnaitre notre
besoin de salut, et une foi vivante pour marcher dans cette liberté
nouvelle.

Car si la grace est offerte a tous, seuls ceux qui s’humilient pour la
recevoir en godtent la plénitude. Ainsi, le jubilé véritable n’est pas
seulement un événement, ni méme une saison, mais une transformation
intérieure, une délivrance qui nait de la rencontre avec Jésus, celui qui
libére et qui restaure. Il est lui-méme I'année de grace, le jour du salut, le
repos des ames fatiguées et le commencement d’'un monde nouveau.

Et c’est dans cette lumiére que le « reste » fidéle, les vainqueurs qui
entendent encore aujourd’hui la voix du Seigneur, sont appelés a vivre :
non comme des spectateurs, mais comme des témoins et des acteurs
vivant de ce jubilé éternel, portant la liberté qu’ils ont recue a ceux qui sont
encore enchainés. Car le Christ n'offre pas seulement le pardon des
fautes, mais la liberté de vivre pour Dieu, la joie de servir, et la force de
vaincre.

En acceptant de diminuer, Jean permit a Jésus d’apparaitre dans
toute sa gloire et d’ouvrir I’ére nouvelle de la grace.

Aujourd’hui encore, chaque croyant est appelé a vivre ce méme
mouvement : céder la place, laisser mourir le « moi », afin que I'Esprit de
Christ remplisse tout I'espace. Les conséquences en sont immenses,
nous les avons survolées. Lorsque Jean-Baptiste s’effaca pour que Christ
croisse, ce ne fut pas simplement I'histoire d’'un prophéte qui accepta de
diminuer en une certaine époque, mais la révélation d’un principe spirituel
éternel : toute véritable vie chrétienne commence lorsque ’lhomme
se retire afin que le Fils de Dieu prenne toute la place.

C’est de cette dépossession volontaire que jaillit I'ceuvre incomparable
de I'Esprit, ceuvre qui se manifeste par 'accomplissement des paroles
proclamées a Nazareth, lorsque Jésus ouvrit le rouleau pour déclarer qu’il
était venu annoncer la bonne nouvelle aux pauvres, guérir les coeurs
brisés, proclamer la délivrance aux captifs, ouvrir les yeux des aveugles,
briser les chaines des opprimés et inaugurer I'année de grace du
Seigneur.

Editions - Association Bible et Foi Page | 84



La ou ’'homme persiste a exister pour lui-méme, le Christ demeure voilé
et impuissant aux yeux du monde et dans I'Eglise ; mais la ou I'ego est
abaissé et la chair crucifiée, le Seigneur se leve en puissance et son
onction devient tangible, car I'hnumilité ouvre les portes du ciel et la
repentance prépare le chemin a la visitation divine. Ainsi, la diminution de
Jean annonce la regle de la vie intérieure : plus le moi recule, plus la gloire
de Christ remplit le temple, et de cette plénitude découlent la consolation
des ames blessées, la délivrance de ceux qui étaient liés par le péché,
I'éclatement de la lumiére dans les ténebres de I'aveuglement spirituel, et
la paix profonde qui libére ceux qui étaient courbés sous le poids de
I'oppression.

Lorsque cette dynamique devient réalité dans la vie quotidienne,
I'existence ordinaire est transformée en ministére vivant par I'Esprit : les
pauvres découvrent leur véritable richesse en Christ, les blessés trouvent
un baume pour leurs plaies, les captifs goltent a la liberté, les aveugles
voient la lumiére du Royaume, les opprimés respirent 'air pur de la grace,
et toute la vie devient proclamation silencieuse et puissante de cette
année de faveur divine, ou le salut est donné sans mérite et ou la gloire
n’appartient plus a ’'homme, mais au Seigneur Jésus-Christ seul.

Cette grace ne s’arréte pas aux frontiéres de I'ame individuelle, elle se
répand premiérement dans nos foyers, car il est écrit : « Crois au Seigneur
Jésus, et tu seras sauve, toi et ta famille » (Actes 16.31), et ainsi le jubilé
du Christ devient une réalité familiale ou les rancunes cédent la place au
pardon, ou les blessures relationnelles trouvent guérison, ou les maisons
marquées par les tensions deviennent des havres de paix, selon la belle
promesse : « Moi et ma maison, nous servirons I'Eternel » (Josué 24.15).

« Pierre Truschel » disait: « La premiere Eglise, c'est la famille,
commengons a privilégier les relations dans notre famille naturelle, puis
notre famille spirituelle et élargissons... ! »

Elle s’étend ensuite vers nos enfants, grandissant dans un monde troublé
et aveuglé, mais auxquels le Seigneur promet : « Je répandrai mon Esprit
sur ta descendance, et ma bénédiction sur tes rejetons » (Esaie 44.3), afin
gu’ils ne soient pas écrasés par les chaines de I'ennemi, mais gu’ils
découvrent dés leur jeunesse la liberté des enfants de Dieu, marchant
dans la lumiere et dans la vérité, comme il est dit :

Editions - Association Bible et Foi Page | 85



« Instruis I'enfant selon la voie qu’il doit suivre ; et quand il sera vieux, il
ne s’en détournera pas » (Proverbes 22.6).

Enfin, cette année de grace embrasse I’Eglise tout entiére, appelée a
étre le signe visible de ce régne de miséricorde et de restauration, une
communauté ou s’accomplit la promesse : « Dieu place le solitaire dans
une famille, il délivre les captifs et les rend heureux » (Psaume 68.7) ; une
maison spirituelle ol les pauvres entendent 'Evangile, ou les coeurs brisés
trouvent consolation, ou les captifs sont libérés et ou les opprimés
respirent la liberté, une Eglise non pas fondée sur les forces humaines,
mais sur la grace surabondante de Celui qui a dit : « Ma grace te suffit,
car ma puissance s’accomplit dans la faiblesse » (2 Corinthiens 12.9).

Ainsi, dans nos cceurs, dans nos familles, dans nos enfants et nos
assemblées, I'année de grace du Seigneur devient une réalité présente,
un jubilé intérieur et communautaire, un temps de restauration et de liberté
ou chaque vie, chaque foyer, chaque génération et chaque Eglise peut
entendre résonner la voix du Christ : « Aujourd’hui cette parole de
I'Ecriture est accomplie » (Luc 4.21).

Il est un besoin vital, profond, irrépressible au coeur méme de la foi
chrétienne : que le Christ apparaisse dans toute sa beauté, non plus
voilé, fragmenté ou réduit a I'image que les hommes se font de Lui, mais
révelé dans la plénitude de sa gloire, dans la majesté de son amour, dans
la douceur de sa sainteté, dans la lumiere éclatante de sa vérité. Car tout
commence et tout s’accomplit en Lui : Il est 'Alpha et 'Oméga, le
commencement et la fin, et rien dans la vie spirituelle ne peut subsister
sans que I'ame voie, contemple, adore et soit transformée par la beauté
du Fils de Dieu.

C’est pourquoi I'Esprit Saint veut conduire I'Eglise vers cette révélation
plus pleine, plus pure, plus brllante : celle du Christ dans sa splendeur,
non plus seulement comme Sauveur, mais comme Epoux, comme Roi,
comme Celui en qui habite corporellement toute la plénitude de la divinité.

« Charles Spurgeon » disait : « Nous nous délectons a savoir que notre
Roi possede une beauté suréminente ! », et il ajoutait que « voir le Roi
dans sa beauté est la joie supréme du croyant ! » Ce n’est pas une vision
mystique détachée de la réalité, mais la perception intérieure de ce que
Jésus est réellement ; infiniment aimable, infiniment pur, infiniment vrai.

Editions - Association Bible et Foi Page | 86



Quand I'ame, lassée de ses propres luttes, leéve enfin les yeux vers Lui,
tout change : les ombres reculent, la foi s’embrase, la louange renait. Voir
Christ dans sa beauté, c’est voir la victoire de Dieu sur la laideur du péché,
sur la confusion du monde et sur la stérilité des ccoeurs. C’est découvrir
qu’il n'est pas seulement le Crucifié du Calvaire, mais le Roi transfiguré
dont le visage brille comme le soleil, et dont la gloire illumine les vallées
les plus sombres de I'existence.

« T. Austin-Sparks », quant a lui, écrivait : « Quand je L’ai vu, j’ai vu la
splendeur de la gloire divine dans un homme ! » C’est |a le grand mystére
dont on parle : la beauté de Christ n’est pas abstraite, elle s’est incarnée,
elle a pris forme humaine, elle a marché sur nos routes poussiéreuses,
elle a souffert nos douleurs, et pourtant elle n’a jamais perdu son éclat. En
Jésus, Dieu a fait descendre sa gloire jusque dans la chair, et cette gloire,
cachée aux yeux du monde, continue de se révéler par I'Esprit a ceux qui
le cherchent avec un coceur pur.

Chaque fois que ’Eglise redécouvre la beauté de Christ, elle renait,
elle s’unit a sa source, elle retrouve le feu de son premier amour.

Mais lorsque cette vision s’estompe, tout s’affadit : la foi devient doctrine,
la priere devient habitude, et le service devient devoir. Voila pourquoi Dieu,
dans chaque génération, suscite des voix prophétiques qui rappellent a
son peuple que la beauté du Christ n’est pas une ornementation, mais le
centre vivant de toute vraie spiritualité.

Car c’est en contemplant cette beauté que le croyant est transformé « de
gloire en gloire, comme par le Seigneur, I'Esprit » (2 Corinthiens 3.18). La
beauté de Christ n'est pas simplement a admirer, elle est a refléter. Elle
ne brille pas seulement pour nous consoler, mais pour nous transfigurer.
Celui qui regarde au Seigneur avec un coeur ouvert devient a son tour
porteur de cette lumiére ; il cesse de chercher a paraitre beau aux yeux
du monde, car il a trouvé la seule beauté qui ne se fane pas : celle de
I’Agneau immolé, doux et puissant, humble et glorieux.

Cette révélation du Christ glorieux n’est pas un luxe spirituel réserveé a
quelques contemplatifs ; elle est la nécessité absolue de ’Eglise, car
sans la vision du Roi dans sa beauté, I’Eglise devient aveugle, divisée,
préoccupée d’elle-méme.

Editions - Association Bible et Foi Page | 87



C’est pourquoi I'Esprit travaille a oter les voiles, a purifier les regards, a
briser les idoles qui obscurcissent le visage du Fils. Christ doit croitre, et
nous devons diminuer, non par mortification stérile, mais parce que sa
lumiére devient trop forte pour que la nétre subsiste.

Alors le monde peut enfin voir quelque chose du Christ véritable : non
celui des traditions humaines, ni celui des systemes religieux, mais le
Christ vivant, le Christ glorieux, le Christ beau. Sa beauté n’est pas celle
d’un roi terrestre, mais celle du Serviteur souffrant devenu Seigneur des
seigneurs, celle de '’Agneau qui régne, celle de I'amour qui a triomphé de
la mort. Et lorsque cette beauté est vue, elle attire irrésistiblement : « Tu
es le plus beau des fils de 'homme, |la grace est répandue sur tes levres ;
c’est pourquoi Dieu t'a béni a jamais » (Psaume 45.2).

Alors oui, il faut « qu’il croisse et que je diminue », « moins de 'homme
pour plus de Dieu », afin que Christ apparaisse dans toute sa beauté, car
c’est en Le voyant que nous devenons vraiment vivants ; c’est en
L'adorant que nous apprenons a aimer ; c’est en Le contemplant que nous
apprenons a vaincre.

Et quand Il apparaitra dans sa gloire, ceux qui I'auront aimé dans la foi
se leveront, transfigurés a leur tour, resplendissants du méme éclat. Alors
s’accomplira la promesse : « Quand Christ, votre vie, paraitra, vous
paraitrez aussi avec lui dans la gloire » (Colossiens 3.4). Et toute la
création, qui soupire encore, reconnaitra en Lui la Beauté éternelle, le
Visage de Dieu révélé a jamais.

Le « reste », dans chaque génération, est ce lieu secret ou le Seigneur
se donne encore & voir. Comme les 7 000 d’Elie qui n’ont pas fléchi le
genou devant Baal, comme les 300 de Gédéon qui ont combattu non par
la force mais par la lumiére.

Ces ames, apparemment insignifiantes, deviennent les miroirs ou
resplendit la beauté du Christ vivant. En elles, le monde peut encore
percevoir I'éclat du visage de Jésus. Elles portent la douceur du Fils, la
patience de I’Agneau, la sainteté du Bien-Aimé. Ce ne sont pas des
hommes de gloire, mais des hommes de grace ; non des vainqueurs selon
la chair, mais des témoins selon I'Esprit.

Editions - Association Bible et Foi Page | 88



« Je batirai mon Eglise ».
Extrait d'un article de « T. Austin-Sparks » : « Christ, Tout et en tous ».

Ce texte, bien plus qu’une simple méditation, est une invitation a revisiter
notre compréhension de I'Eglise, de la vie chrétienne et du dessein éternel
de Dieu. « Austin-Sparks », avec une clarté spirituelle rare, nous rappelle
que I'Eglise n’est pas une institution humaine ni une organisation
religieuse.

Lorsque Christ dit : « Je batirai mon Eglise » (Matthieu 16.18), ce n’est
pas aux hommes de s’en emparer, de la redessiner a leur image, ou de la
gouverner selon leurs ambitions. Ce n’est pas une scene pour les
performances humaines, ni un tréne pour les traditions religieuses. Elle
est le lieu ou Christ seul est Roi, ou Sa volonté est souveraine, et ou
Sa gloire est le but ultime.

Lorsque nous comprenons cela, nous cessons de vouloir organiser et
controler. Nous cessons de « vouloir » tout cours, et nous laissons la place
au « Je » du Seigneur. Nous nous mettons a genoux, et nous disons :
« Seigneur, je veux rechercher ta face, tous les jours de ma vie ! »

Dieu cherche un peuple entierement centré sur Jésus-Christ ; un peuple
pour qui Christ est tout et en tous. Ce message, a la fois radical et
libérateur, nous pousse a examiner notre propre foi : vivons-nous
réellement dans cette réalité ? Sommes-nous préts a renoncer a tout
ce qui n’est pas Christ, pour entrer pleinement dans les pensées de
Dieu ? (NDRL Pour cela, la méme devise s’'impose : « Moins de 'homme
pour plus de Dieu ! »)

« Il est la téte du corps, de I'Eglise, lui qui est le commencement, le
premier-né d'entre les morts, afin qu'en toutes choses il tienne, lui, la
premiere place » (Colossiens 1.18).

« Il n'y a pas Grec et Juif, circoncision et incirconcision, barbare, Scythe,
esclave, homme libre ; mais ou Christ est tout et en tous » (Colossiens
3.11).

La science a fait de sérieux efforts, durant ces dernieres années, pour
mettre a la portée de tous et de chacun l'immensité de l'univers. Les
savants ont réussi a condenser les questions les plus vastes et les plus
profondes de I'étude et des recherches scientifiques sous la forme de

Editions - Association Bible et Foi Page | 89



traités populaires, et c'est par centaines de milliers que sont vendus ces
ouvrages de vulgarisation. Cela prouve a quel point le monde s'intéresse
a lI'explication de l'univers, a celle de la création, de I'histoire de I'homme
et a tous les mysteres de la nature. Et cependant, quand on arrive au bout
de cette lecture, I'on ne peut se défendre d'une impression de vague,
d'insuffisant, d'inachevé, et du sentiment que I'on n'est pas arrivé a une
conclusion claire et définie.

Ceci peut paraitre présomptueux, mais nous croyons posséder la
réponse positive et finale a cette question tant débattue. Pour nous, il y a
une explication, une seule, mais définitive et concluante, de l'univers ; et
cette explication est une personne ; le Seigneur Jésus Christ, I'origine et
le centre éternels de tout ce qui existe. Quelle que soit la profondeur de
nos études, nous ne trouverons pas l'explication, méme partielle, de
I'univers, tant que nous n'aurons pas reconnu la place que Dieu a donnée,
de toute éternité, au Seigneur Jésus.

Ces paroles si simples des Ecritures, « Christ est tout (toutes choses) et
en tous », embrassent l'univers tout entier. D'éternité en éternité, Christ
est I'explication de tout ce qui a été, de tout ce qui est, et de tout ce
qui sera.

C'est ce que nous chercherons a voir dans ces pages.

L'explication de la création elle-méme.

Nous savons naturellement que cette lettre aux Colossiens déclare cela
des le chapitre premier. Elle nous dit que : « Car par lui ont été créées
toutes choses, les choses qui sont dans les cieux et les choses qui sont
sur la terre, les visibles et les invisibles, soit trébnes, ou seigneuries, ou
principautés, ou autorités : toutes choses ont été créés par lui et pour lui ;
et lui est avant toutes choses et toutes choses subsistent par lui »
(Colossiens 1.16-17).

C'est une déclaration tres vaste, et elle établit clairement que Christ,
étant tout, et en tous, est I'explication de la création tout entiére. Pourquoi
toutes choses ont-elles été créées ? Pourquoi Dieu, par Christ, a-t-ll
amené l'univers a I'existence ? Pourquoi cet immense systéme universel
existe-t-il et se maintient-il ? Quelle est I'explication du monde ?

Editions - Association Bible et Foi Page | 90



A toutes ces questions, il n'y a qu'une seule réponse : c'est pour que
Christ soit tout, et en tous. L'intention qui était dans le coeur de Dieu,
lorsqu'll créa tout cet univers, c'était que la création tout entiére devint un
jour la manifestation de la gloire et de la suprématie de Son Fils, Jésus-
Christ.

Ce seul petit fragment, « et toutes choses subsistent par lui », nous dit
clairement, et sans permettre aucun doute, que, sans le Seigneur Jésus-
Christ, l'univers se désintégrerait et tomberait en ruines. Il lui manquerait
son facteur d'unité ; il n'aurait plus de raison de se maintenir en un tout
parfait et concret. Si tous les éléments tiennent bien ensemble, s'il n'y a ni
désintégration, ni rupture, ni morcellement, ni émiettement, c'est parce
que, du fait de la volonté de Dieu, le Seigneur Jésus est le centre de tout
ce systéme, de tout cet univers. C'est Lui qui le gouverne.

C'est Lui, le Fils de Dieu, qui explique la création ; sans Lui, il n'y aurait
jamais eu de création. Mettez-Le de c6té et la création perd aussitot son
but et sa raison d'étre ; elle n'a plus besoin d'étre maintenue. Que « Christ
soit tout, et en tous », c'était la pensée centrale et directrice de Dieu dans
la création de l'univers.

Cela peut nous laisser froid, dans une certaine mesure, cela peut nous
laisser indifférent ; mais j'ose espérer que ce que nous allons dire
maintenant éveillera notre intérét et réchauffera notre cceur. Il y a en effet
une perspective pour cet univers. Lorsque Dieu aura les choses telles qu'll
les a voulues et déterminées dans I'éternité passée ; et ll les aura, l'univers
tout entier, jusqu'a son dernier atome, manifestera la gloire de Jésus-
Christ. Que nous regardions les choses, ou les personnes, nous ne
verrons que Christ glorifié. Tout rayonnera de la gloire de Christ ! Quelle
perspective merveilleuse et bénie que celle-la !

Quand nous nous retrouvons entre enfants de Dieu, dans une de ces
rencontres bénies, de quelques heures, ou peut-étre de quelques
journées, la ou le Seigneur est le centre et ou nous n'avons tous qu'un
seul et méme intérét, le désir et la contemplation de Lui-méme, quelle
expérience glorieuse est la nétre ! Et quand ensuite, il nous faut retourner
dans le monde, combien I'atmosphere semble lourde et glaciale ! C'est
grand et c'est précieux de voir le Seigneur dans les Siens, et d'étre ainsi
rassemblés en Lui, malgreé tout ce que de telles rencontres peuvent encore
avoir d'imparfait.

Editions - Association Bible et Foi Page | 91



Mais qu’en sera-t-il a l'arrivée du jour éternel, ou nous n'aurons plus
besoin de retourner dans le monde le lundi matin, aprés avoir passé un
temps dans les parvis du Seigneur, ou nous ne toucherons plus rien sans
entrer en contact avec le Seigneur Jésus, et ou l'univers tout entier sera
plein de Sa Personne : « Christ tout et en tous ! »

Voila le dessein de Dieu. C'est la ce qu'll a voulu et décidé, I'univers tout
entier sera pour Lui. Tout sera une expression du Seigneur Jésus.

Nous voyons maintenant beaucoup de choses qui ne reflétent pas le
Seigneur Jésus dans notre vie, dans la vie de chacun d'entre nous. Mais
le jour vient ou vous ne verrez en moi rien d'autre que Lui, et ou je ne
verrai en vous que le Seigneur Jésus, nous serons « conformes a l'image
de son Fils » (Romains 8.29). Sa gloire morale brillera et sera manifestée.
Christ sera « tout et en tous » ! Dieu I'a voulu et décidé, et ce que Dieu a
déterminé, Il I'aura. C'est donc la I'explication de la création : que Christ
soit tout, et en tous, et qu'en toutes choses Il ait la premiére place.

Dans sa lettre aux Romains, I'apétre Paul fait a cet égard une déclaration
remarquable : « Aussi la création attend-elle avec un ardent désir la
réevelation des fils de Dieu. Car la création a été soumise a la vanité, non
de son gré, mais a cause de celui qui I'y a soumise, avec l'espérance
qu'elle aussi sera affranchie de la servitude de la corruption, pour avoir
part a la liberté de la gloire des enfants de Dieu. Or, nous savons que,
jusqu'a ce jour, la création tout entiére soupire et souffre les douleurs de
I'enfantement » (Romains 8.19-22).

Remarquons ce que cela signifie et implique réellement. La création est
possédée d'un ardent désir. Cette attente douloureuse est semblable aux
souffrances de I'enfantement ; et il y a en elle un espoir, (non pas celui de
la dissolution de l'univers dont parlent certains savants). Cet espoir
cependant, comme les soupirs qu'il provoque, a été délibérément soumis
a un regne de vanité, c'est-a-dire qu'espoir et soupirs sont vains ; jusqu'a
un temps et un but déja fixés. Cette fin sera caractérisée par deux
choses : d'une part, la révélation des fils de Dieu ; d'autre part,
I'affranchissement, pour la création, de l'esclavage de la corruption, les
deux choses étant liées. Tout cela remonte jusque dans I'éternité passée,
et est lié au Seigneur Jésus, qui est Le Fils : « Car ceux qu'il a préconnus,
il les a aussi prédestinés a étre conformes a l'image de son Fils, pour qu’il
soit le premier-né entre plusieurs freres » (Romains 8.29).

Editions - Association Bible et Foi Page | 92



Le premier passage que nous avons cité contient une déclaration
formelle et une implication trés claire. La déclaration, c'est que la création
a été soumise a la vanité, et que son état actuel est la servitude de la
corruption. L'implication évidente, c'est qu'a un moment défini, a cause de
la corruption, la création tout entiére a été soumise a la vanité, et que ses
soupirs et ses douleurs ont été frappés de stérilité.

C'est a cet égard que I'on peut comprendre toute I'étendue et la nature
de l'intervention de Satan dans la création. Par cette intervention terrible,
le dessein supréme de Dieu a été défié et mis en échec, et la porte a été
ouverte a la corruption. Cette corruption devint si universelle qu'une
sentence de vanité fut prononcée sur « la création tout entiére ».

L'effet produit par cette sentence, c'est que la création ne put jamais, et
ne peut pas, arriver a la raison de son existence, sur une base autre que
celle de la sainteté et de la ressemblance de Dieu. C'est ici qu'intervient
aussi toute la portée de la « rédemption qui est en Jésus-Christ ».

Par I'ceuvre universelle qu'll a accomplie a la Croix, Jésus Christ a détruit
les ceuvres du Diable, et, potentiellement le Diable lui-méme. Par la
puissance de Sa nature et de Sa vie sans péché, par l'efficacité de Son
sang incorruptible, Il a détruit le péché et la corruption, et Il a acquis la
justification et la sanctification pour tous ceux qui croient ; ceux-ci
deviennent, par la régénération : « en Christ, une nouvelle création »
(2 Corinthiens 5.17).

C'est par ce moyen seul que la création peut étre délivrée. Quand ces
fils de Dieu seront manifestés, leur nombre étant au complet, et que tous
ceux qui ont refusé ce salut auront été bannis du royaume de Dieu, alors
la création sera délivrée, et sa destinée originelle sera atteinte. Christ sera
tout et en tous.

L'explication de I'homme.

Ensuite, en second lieu, nous avons I'homme, qui est la part centrale de
la création. Comment expliquer I'hnomme ? Comment expliquer Adam le
premier homme ? Il y a dans les Ecritures un petit passage qui répond a
cette question : « Adam... est la figure de Celui qui devait venir » (Romains
5.14), c'est-a-dire, Christ.

Editions - Association Bible et Foi Page | 93



Une figure de Celui qui devait venir ; voila I'explication de I'hnomme.
L'explication de I'homme, la voici encore : I'intention de Dieu, c'était que
chaque homme entrant dans ce monde soit conforme a l'image de
Son Fils, Jésus Christ. Des multitudes manqueront ce but. Mais il y aura
aussi des multitudes, telles que personne ne saurait les compter, de toute
nation, de toute tribu, de tout peuple et de toute langue, qui y parviendront
glorieusement. Quelle haute vocation !

Quelle conception difféerente de la destinée de 'homme ! Et quelle perte
ce serait que de manquer un tel but ! Et cependant, beaucoup disent en
se plaignant, que s’ils avaient eu le choix, ils ne seraient jamais entrés
dans ce monde. Il y en a méme qui, dans un moment de dépression, ont
maudit le jour qui les a vus naitre. Cela montre qu'il y a la quelque chose
qui ne va pas ; ce n'est pas ce que Dieu avait voulu. Aussi nombreux que
soient les jours sombres ou nous nous demandons si la vie vaut vraiment
la peine d'étre vécue, revenons a la pensée de Dieu, qui nous a donné la
vie.

Au point de vue divin, notre naissance a été un privilége inestimable ;
c'est le plus grand honneur qui pouvait nous étre conféré. Nous ne nous
en rendons pas toujours compte, et nous ne le disons pas toujours, mais
nous sommes sans cesse contraints de revenir au point de vue de Dieu.
Et lorsque nous revenons a cette pensée de Dieu, qui veut que nous
devenions conformes a I'image de Son Fils, qui veut un univers peuplé
d'hommes et de femmes rendus conformes a l'image de Son Fils, Jésus
Christ, et qui soient pour Lui une expression et une manifestation
universelles de Christ glorifié de la gloire du Pére ; oui, nous disons que
c'est un privilege, un honneur pour lequel il valait la peine de naitre. Voila
I'explication de I'nomme, Nous ne pouvons qu'effleurer chacun de ces
grands sujets, et il nous faut passer au suivant.

L'explication de la Rédemption.

Nous avons aussi, dans ces mots « Christ est tout et en tous »,
I'explication de la rédemption. Une présence sinistre s’est manifestée.
Quelqu’un s’est dressé contre le dessein de Dieu.

Bien que l'objectif divin ne puisse étre totalement éclipsé, un autre s’est
déterminé a entraver, par tous les moyens a sa disposition, le déploiement

Editions - Association Bible et Foi Page | 94



universel de la gloire de Jésus-Christ. Jamais, s’il peut 'empécher, Christ
ne sera « tout et en tous ».

Cet autre, c'était celui qui avait convoité cette gloire pour lui-méme, celui
qui voulait étre le seigneur universel du ciel et de la terre, Satan. Et cette
intervention de Satan a changé les choses du tout au tout, mais pour un
temps seulement. |l a séduit I'nomme, et a rendu 'homme différent de ce
que Dieu avait voulu ; I'image divine a été altérée. Sans la rédemption,
c’elt été la ruine du dessein de Dieu ! La rédemption qui est en d'autres
termes la Croix du Seigneur Jésus !

Quelle est I'explication de la Croix ? Comment expliquer le double aspect
de cet acte insondable ? D'une part, toute cette ceuvre expiatoire et
redemptrice par laquelle le Seigneur Jésus a réglé cette question du
péché ; prenant sur Lui le péché universel, acceptant d'étre fait
malédiction a notre place ? Et pourquoi, d'autre part, cette ceuvre
subjective qui en est le complément, et par laquelle la Croix est implantée
dans le cceur du croyant, si bien que, par une expérience spirituelle, il
devient uni a Christ par la conformité a Sa mort, et entre dans la tombe
avec Lui ?

Pourquoi cette application de la Croix, si douloureuse et si terrible a
traverser, oui, cette destruction du « vieil homme », cette vivisection du «
corps de la chair », ce dépouillement de I'étre extérieur, cette expérience
intérieure de la puissance de la Croix si terrible pour la chair ? Quel en est
I'explication ?

Pour que Christ soit tout et en tous. Pourquoi sommes-nous brisés ?
Pour faire place au Seigneur Jésus. Pourquoi sommes-nous amenes
jusque dans la poussiére par le Saint-Esprit, lorsqu'll accomplit en nous la
mort de la Croix ? Pour que le Seigneur Jésus prenne en nous la place
occupée auparavant par notre vieille nature, par notre égo. Nous
interprétons bien mal quelquefois cette application de la Croix. L'ennemi
est toujours a coété de nous, avec ses insinuations malfaisantes, nous
suggérant la pensée que Dieu est cruel, que Dieu n'est pas bon, qu'll nous
écrase, nous humilie, nous anéantit ; il nous laisse entendre que nous ne
verrons jamais la fin de cette épreuve, et fait tout pour nous ébranler. La
Croix, bien-aimés, n'a d'autre but que de faire devenir le Seigneur Jésus
« tout et en tous » pour nous.

Editions - Association Bible et Foi Page | 95



Et je vous le demande, a vous tous qui connaissez quelque chose de
cette expérience, n'est-il pas vrai que le chemin par lequel le Seigneur
vous a fait passer, la maniére dont Il a appliqué la Croix dans votre vie,
vous faisant devenir une méme plante avec Lui dans Sa mort et Son
ensevelissement, vous ont amenés a connaitre le Seigneur Jésus comme
vous ne L'aviez jamais connu auparavant ? N'est-ce pas par ce chemin-la
gu'll vous est devenu cent fois, mille fois plus cher et précieux ? N'est-ce
pas précisément a cause de ces expériences qu'll est devenu pour vous
ce qu'll est maintenant ?

Oui, c'est par le chemin de la Croix que le Seigneur Jésus devient « tout
et en tous ». Nous savons trés bien que notre plus grand ennemi, c'est
nous-méme, notre chair. Cette chair ne nous donne aucun repos, aucune
paix, aucune satisfaction ; nous n'avons aucune joie en elle. Elle nous
obsede, nous absorbe, se met sans cesse au travers de notre chemin pour
nous enlever la joie méme de vivre. Ce « moi » cruel, oh ! comme il se
débat: « Car la chair a des désirs contraires a ceux de I'Esprit... »
(Galates 5.17). Que faut-il donc en faire ?

Ce qu'il faut en faire ? Mais, c'est dans la Croix, et par la Croix, que nous
sommes délivrés de nous-mémes ! Non seulement de nos péchés mais
de la puissance du péché, de nous-mémes ! Et, délivrés de nous-mémes,
nous sommes livrés a Christ, et Christ grandit, Lui, de tout ce dont nous
diminuons, nous. C'est un chemin douloureux, mais l'issue en est bénie !

Ceux d'entre nous qui, dans cette expérience, ont traverse la plus pénible
agonie, pourraient témoigner, nous en sommes sirs, que tout ce qu'ils ont
retiré de connaissance personnelle du Seigneur Jésus, et de richesses
spirituelles, a bien plus de prix que tout ce qu'ils auraient pu conserver en
échappant a cette épreuve. L'épreuve n'a pas été vaine.

Ainsi 'ceuvre du Seigneur pour nous, comme l'ceuvre que le Seigneur
accomplit en nous par Sa Croix, n'a d'autre objet, dans la pensée divine,
que de faire place au Seigneur Jésus. L'autel des sacrifices dans le
Tabernacle, comme dans le Temple, était un grand autel ; c'était un autel
tres vaste, de trés grandes dimensions. Tous les autres objets de la
Maison de Dieu pouvaient trouver place a l'intérieur de ce grand autel.
L'autel, pour nous aussi, doit étre trés grand ; il faut qu'il y ait une grande
place pour Christ crucifié.

Editions - Association Bible et Foi Page | 96



Il faut qu'll remplisse toutes choses, et Il doit étre la plénitude de toutes
choses ; alors, il n'y aura plus de place pour nous.

Est-ce que cela nous effraie et nous décourage ? Sdrement pas ! Ne
chantons-nous pas pleins de joie : « Pour toujours en ta présence, je serai
semblable a Toi ! » Que veut dire cela, sinon, ce n'est plus « moi », mais
Christ qui est tout. Oui ! I'explication de la Croix, de I'ceuvre de la
rédemption accomplie sur cette Croix, est tout simplement celle-ci : il faut
que Christ soit tout, et en tous ; il faut qu'en toutes choses, Il tienne, Lui,
la premiére place.

C'est ensuite I'explication de nos expériences, la raison pour laquelle le
Seigneur agit a notre égard comme |l le fait, la raison pour laquelle les
croyants passent par les épreuves qu'ils traversent, des épreuves que
d'autres ne connaissent pas, et ou ils sont quelquefois presque tentés
d'envier les non-convertis qui ont une vie apparemment plus facile.

C'est la aussi qu'il faut chercher I'explication des épreuves d'lsraél dans
le désert. Apres avoir été délivrés de la servitude et de la tyrannie de
Pharaon, de l'angoisse et de l'agonie de I'Egypte, les Israélites sont
maintenant dans le désert ; et les circonstances leur sont si adverses qu'ils
seraient préts a reprendre le chemin de I'Egypte.

Pourquoi cette discipline ? Parce que le Seigneur a une ceuvre a
accomplir en eux, afin d'étre tout en eux. S'll épuise leurs ressources
naturelles, c'est uniquement pour leur montrer ce que sont les ressources
célestes. S'll brise leur force naturelle, c'est pour qu'ils apprennent a
connaitre la force du ciel. Tout ce qu'll leur enléve, et tout ce qu'll leur
donne en échange, n'a d'autre but que de les arracher a eux-mémes, pour
qgu'll devienne, Lui, tout et en tous.

Et c'est la I'explication de nos difficultés. Le Seigneur sait comment agir
avec chacun d'entre nous, et Il varie Ses méthodes en conséquence. I
dirige votre vie d'une maniére, et la mienne d'une autre. Il sait comment
nous conduire a travers nos expériences, qui sont toutes calculées pour
nous amener a la place ou le Seigneur est tout et en tous.

Editions - Association Bible et Foi Page | 97



La croissance spirituelle.

Qu'est-ce que la croissance spirituelle ? Qu'est-ce que la maturité
spirituelle ? Que signifie avancer dans notre marche avec le Seigneur ?
Nous avons, je le crains, des idées bien confuses a cet égard.

Nombreux sont ceux qui croient que la maturité spirituelle est une
connaissance plus approfondie de la doctrine chrétienne ; une faculté plus
capable d'assimiler la vérité scripturaire ; une compréhension plus vaste
des choses de Dieu. La possession de capacités de cet ordre-la est
facilement regardée aujourd’hui comme une preuve de croissance, de
développement, de maturité spirituelle. Or, il n'en est rien, bien-aimés. La
marque distinctive du vrai développement et de la maturité spirituelle, c'est
que « nous » sommes devenus beaucoup plus petits, et que le Seigneur
Jésus a grandi en nous dans la mesure ou nous avons diminué. La voila
la marque de la maturité. Quand on est devenu petit a ses propres
yeux, et que I'on voit le Seigneur Jésus si grand, on est entré dans la
maturité spirituelle. C'est la croissance.

On peut avoir une grande connaissance en matiere doctrinale, avoir une
intelligence remarquable de la vérité, méme de la vérité scripturaire, tout
en restant trés petit spirituellement, en demeurant a I'état d'enfant,
absolument dépourvu de maturité. On peut manifester une grande
puissance de I'Esprit, comme les Corinthiens, et rester petit enfant,
chrétiens charnels.

Etre ou devenir un enfant, comme le Seigneur nous y invite, ou rester
dans l'enfance spirituelle. Ce sont deux choses tout a fait différentes. La
vraie croissance spirituelle est simplement ceci : je diminue, Il grandit.
C'est l'accroissement du Seigneur Jésus dans la place qu'll occupe et
dans la valeur qu'll prend a nos yeux. Voila la véritable signification de la
croissance spirituelle.

L'explication du service.

Qu'est-ce que le service chrétien dans la pensée de Dieu ? Il ne consiste
pas en un programme trés rempli d'activités chrétiennes ; ce n'est pas
nécessairement cela. Ce n'est pas étre occupé sans relache dans ce que
nous appelons « les choses du Seigneur ».

Editions - Association Bible et Foi Page | 98



Il n'est représenté ni par le temps qu'on y consacre, ni par I'énergie qu'on
y déploie, ni par I'enthousiasme dont on fait preuve a I'égard du Royaume
de Dieu, non plus que par l'ingéniosité de nos méthodes ou I'ampleur de
nos entreprises pour le Seigneur.

Le vrai caractére de tout service, bien-aimés, est celui-ci : quelles sont
les motivations qui nous font agir ? Les motivations ! Sont-elles inspirées,
du début a la fin, par le désir qu’en en toutes choses, Christ ait la premiére
place, que Christ soit tout et en tous ?

Nous connaissons bien les tentations et la fascination du service
chrétien, le piége d'une activité inlassable qui nous entraine a toutes
sortes d'occupations, ayant des programmes qui ne nous laissent aucun
répit, nous inspirent des projets, des entreprises toujours nouvelles, et qui
absorbent tout notre temps. Il y a la un péril, et nhombreux sont les
serviteurs de Dieu qui s'y sont laissé prendre. Il y a pour 'homme le danger
d'étre mis en évidence, et de faire sienne une ceuvre qui ne lui appartient
pas, d'en arriver a chercher ses propres intéréts, a trouver sa satisfaction
dans la maniére dont il sait gouverner et gérer les choses.

Non. Se dépenser de jour en jour dans une ceuvre chrétienne pour le
simple plaisir d'exercer une activité, céder a la fascination du travail a
accomplir, supputer les avantages qu'on pourra en retirer, jouir de toutes
les satisfactions, petites et grandes, qui s'offrent a la chair dans le chemin
d'activités, tout cela c'est une chose.

Mais c'est une chose toute différente de vouloir Christ au centre de notre
vie et de notre activité, afin qu'll soit tout et en tous. Il faut parfois étre mis
de cOté pour voir cette pensée prendre corps. Et c'est alors que nous
pouvons apprécier nos motivations a leur juste valeur : Est-ce pour nous
la méme chose, sommes-nous également satisfaits de voir le travail
s'accomplir sans nous ? Cela nous plait-il que notre mise a I'écart
contribue davantage que notre collaboration a la gloire de Dieu ? Pourvu
qu'll ait, Lui, ce que Son cceur désire, qu'importe que I'on nous voie ou
nous entende !

C'est une grace de Dieu, lorsque nous en arrivons a accepter de bon gré,
pour que le Seigneur Jésus ait la voie libre, une place ou personne ne
prend plus garde a notre présence ou a notre absence.

Editions - Association Bible et Foi Page | 99



Nous en avons si bien pris le pli, oui, nous en sommes arrivés a croire
sincérement que le Seigneur Jésus ne pourra plus accomplir Son ceuvre
si nous ne sommes pas Son instrument... Et pourtant !

C'est bien souvent une question de rivalité : rivalité de chaire, rivalité
d'église, questions de préséance qui touchent a des points sensibles,
réactions charnelles parce que l'intérét s'est concentré sur un message
plutét que sur un autre, parce que toutes les remarques favorables se sont
portées dans la méme direction... nous connaissons bien tout cela, n'est-
il pas vrai ? Aprés tout, quel était donc notre objectif ? Cherchions-nous la
faveur de notre auditoire, le triomphe de notre prédication, ou bien le
triomphe de notre Seigneur ?

Il'y a une grande différence entre ces motivations. Le Seigneur Jésus tire
quelquefois plus de gloire que nous ne le croyons de nos expériences
douloureuses, tandis que, au contraire, nos bons moments ne Lui ont
peut-étre pas donné tout ce que Son cceur aurait désiré. Voila pourquoi
il est nécessaire que nous soyons mis de c6té, maintenus dans la
faiblesse et I'humilité, c'est afin qu'll ait, Lui, la premiére place.

Notre service, pour répondre a la pensée de Dieu, doit étre éprouvé sur
la base de notre motivation : dans quel but ceuvrons-nous ? Est-ce pour
le travail lui-méme ? Est-ce par besoin d'entreprendre une ceuvre, d'étre
actif et occupé ? Ou bien sommes-nous seulement et uniquement
désireux de voir le Seigneur Jésus a Sa place dans les Siens, de voir le
dessein de Dieu réalisé ? Et si, pour étre tout et en tous, Il a besoin de
notre mort aussi bien que de notre vie, sommes-nous arrivés a la place ou
nous pouvons dire, avec l'apétre : « Christ sera magnifié dans mon corps,
soit par la vie, soit par la mort » (Philippiens 1.20) ? C'est la I'explication
du service, au point de vue de Dieu.

Bien sdr, c’est I'explication de beaucoup d'autres choses encore.

L'explication de tout I'Ancien Testament.

« Christ tout et en tous » ; cette phrase qui représente toute la pensée
de Dieu, nous explique aussi tout I'Ancien Testament. Nous ne nous
arréterons pas ici a le démontrer en détail ; nous en indiquerons
simplement les traits principaux et passerons plus loin.

Editions - Association Bible et Foi Page | 100



Qu'est-ce que I'Ancien Testament ? Dans son ensemble, il est composé
de symboles, de grandes figures qui, toutes, représentent Jésus-Christ.
Prenons les deux principales : le Tabernacle et le Temple. Ces deux
grandes figures sont des représentations du Seigneur Jésus, dans Sa
personne comme dans Son ceuvre, et comme telles, elles occupent la
place centrale dans la vie d'un peuple élu.

La vie de ce peuple est liée si intimement a ces figures, qu'ils ne sont
gu'un ; et tant que ce peuple élu est en relation vivante et normale avec
cet objet central, que ce soit le Tabernacle ou le Temple ; tant qu'il le met
a la place qui lui appartient ; tant qu'il lui témoigne I'nonneur et le respect
qui lui sont dus ; tant qu'il le maintien a sa place de sainteté absolue ; tant
qu'il se conforme a son esprit, a ses lois, a son témoignage, bien que,
parmi tous les peuples de la terre, il soit en lui-méme le moins capable de
sauvegarder ses propres intéréts, il a la suprématie absolue sur tous les
autres. De toutes les nations de la terre, il n'en est pas une qui puisse lui
résister.

Et c'est un peuple qui n'a jamais été formé dans I'art de la guerre. Il n'a
pas derriére lui une longue histoire de faits d'armes et de stratégie dans
ce domaine. En lui-méme, c'est un peuple sans défense. Et cependant il
prend l'ascendance, non seulement sur des nations isolées qui le
surpassent en grandeur et en puissance, mais sur des coalitions de
nations. Alors méme qu'elles se liguent toutes contre lui, il triomphe, tant
qu'il demeure fidéle a cet objet central. Cet objet central est une
représentation du Seigneur Jésus, dans toute Sa personne et Son ceuvre.

Quelle est l'interprétation spirituelle de toute cette histoire ? Lorsque le
Seigneur Jésus a la place qui Lui revient, lorsqu’en toutes choses, I
occupe la premiére place, Sa suprématie, une suprématie absolue,
s'exerce au sein de Son peuple d'abord, puis a travers Son peuple sur tout
le monde qui I'entoure. Quand Christ est « tout et en tous », quand cela
est bien vrai en expérience vivante, aucune force n'est capable de Lui
résister.

Que le Seigneur Jésus ait Sa place dans la vie et le cceur des Siens,
dans toutes leurs affaires et leurs relations, c'est le secret de la suprématie
et de la souveraineté absolues, et les portes du Hadés ne peuvent
prévaloir.

Editions - Association Bible et Foi Page | 101



L'explication du Nouveau Testament.

Le Nouveau Testament nous met en présence de petits groupes de
croyants, sans importance au milieu des peuples de la terre, méprisés,
rejetés, incapables de se faire entendre sans étre molestés, et qui finissent
par attirer sur eux la colere organisée et la haine des nations de ce monde,
jusqu'au jour ou toutes les ressources d'un grand empire de fer seront
exploitées, utilisées et mobilisées pour balayer de la terre ce peuple
humble et méprisé et faire disparaitre de I'histoire son souvenir méme.

Or, qu'est-il arrivé ? Les empires se sont écroulés, les puissances du
monde se sont effondrées. On passe maintenant d'un continent a l'autre
pour visiter les ruines et les restes de ces grands empires. Mais qu'en est-
il du peuple « de la voie », de ces disciples du Nazaréen méprisé ? C'est
une multitude immense, que personne ne peut compter. Le ciel en est
rempli, et, sur la terre, ceux qui connaissent et aiment le Seigneur Jésus,
et qui sont de « ceux de la Voie » se chiffrent par centaines de milliers.

L'explication, c'est que Dieu a voulu que Son Fils soit tout et en tous, et
gu'en toutes choses Il tienne la premiere place. Si nous sommes en
relation vivante avec le Fils de Dieu, les hommes et I'enfer peuvent faire
tous leurs efforts, ils n'empécheront jamais Dieu de parvenir a Son but, et
Son peuple restera dans Son ascendance et finira par triompher.

L'explication de I'Eglise.

Qu'est-ce que I'Eglise ? Dans la pensée de Dieu, ce n'est pas le
christianisme, tel que nous le connaissons ; ce ne sont pas les églises, en
tant que centres organisés du christianisme. Ce n'est pas non plus la
propagation de I'enseignement chrétien et d'une entreprise chrétienne.

La pensée de Dieu, c'est d'avoir, sur la terre, un peuple pour lequel
et au sein duquel Christ est tout et en tous. C'est cela, I'Eglise. |l nous
faut revoir nos idées. Dans la pensée de Dieu, I'Eglise commence la et
I'Eglise finit, |a ou le Seigneur Jésus a la place de suprématie absolue ; et
ce que Dieu désire toujours, c'est de rassembler ceux de Ses enfants qui
entrent le plus pleinement dans Sa pensée, afin de trouver en eux la
satisfaction de Son cceur, et la réalisation de Son dessein éternel ; que le
Seigneur Jésus ait en toutes choses la premiere place, la prééminence,
qgu'll soit « fout et en tous ».

Editions - Association Bible et Foi Page | 102



Il passe a coté de cette grande institution qu'on appelle « I'Eglise », et |l
est avec ceux qui, en eux-mémes, ont un coeur humble et contrit, et qui
tremblent a Sa Parole, ceux pour lesquels le Seigneur Jésus est le seul et
unique Objet de culte et d'adoration, et dont le coeur s'éléve tout
simplement a Lui. C'est |a qu'll trouve la réponse a Son désir éternel.

C'est exactement ce que dit notre texte. Considérons-le encore : « Ou |l
n'y a pas Grec et Juif, circoncision et incirconcision, barbare, Scythe,
esclave, homme libre ; mais ou Christ est tout et en tous » (Colossiens
3.11) ; c’est la ou chacun a « revétu le nouvel homme qui est renouvelé
en connaissance, selon l'image de Celui qui I'a créé » (v. 10). Pensons au
sens spirituel de ce passage, et nous verrons qu'il s'agit la de 'Homme
corporatif, I'Eglise, le Corps de Christ, qui est la plénitude de Celui qui
remplit tout en tous.

L'Eglise est « la plénitude de Celui qui remplit tout en tous » (Ephésiens
1.23). La, dans cet homme corporatif, il ne peut y avoir ni Grec ni Juif.
Remarquons bien les termes. Il n'est pas dit que le Grec et le Juif se
reunissent dans une communion bénie. Non, nous n'avons pas toutes les
nationalités dans I'Eglise ; toutes les nationalités ont disparu, et il y a
maintenant une seule et nouvelle création spirituelle, un homme nouveau,
ou il ne peut plus y avoir ni Grec, ni Juif, ni esclave, ni homme libre, ou
toutes les distinctions terrestres ont disparu, abandonnées pour toujours ;
c'est « un seul homme nouveau » ; c'est cela I'Eglise.

Une combinaison soigneusement arrangée ou Luthériens, Réformés,
Baptistes, Méthodistes et Protestants de toutes nuances se tendent la
main et, pour un temps, oublient leurs divergences, ce n'est pas cela
I'Eglise. L'Eglise est |a ou ces choses n'existent pas, non pas ou elles sont
voilées provisoirement, mais ou elles n'existent pas ; « un seul Corps, un
seul Esprit ». L'Eglise est uniquement : Christ tout et en tous. Réalisons et
vivons cela, et nous avons I'Eglise. L'on peut donner le nom d'Eglise a tout
ce que lI'on voudra, mais tant que Christ n'y est pas tout et en tous, ce n'est
qu'une contradiction. Eprouvez toutes choses par ce critére.

S'il est vrai que, dans la pensée et le cceur de Dieu, la vie chrétienne se
résume par ces paroles « Christ tout et en tous », alors une question se
pose. Etes-vous un vrai chrétien ? Suis-je un vrai chrétien ? Car, nous
venons de voir que, par la Croix, hous avons disparu pour faire place au
Seigneur Jésus.

Editions - Association Bible et Foi Page | 103



Or, si nous faisons profession d'étre venus au Seigneur par le chemin du
Calvaire, cela signifie que nous avons été mis de c6té par cette Croix, afin
que Christ soit tout et en tous. Qu'en est-il en réalité ? Voulons-nous
encore en peu du monde ou un peu de nous-méme ?

Oh ! un peu seulement ! En dehors du Seigneur, je tiens encore a ceci,
et a cela. Et j'y tiens délibérément, parce que le Seigneur Jésus ne m'a
pas entiérement satisfait, et je cherche ailleurs ; il me faut une
compensation. Etre un « chrétien mondain » est une violente
contradiction, c’est une contradiction nominative. Avoir besoin de
quelque chose en dehors de Christ, c'est renier I'ceuvre accomplie sur la
Croix et prendre position contre l'intention éternelle de Dieu concernant
Christ. Voulons-nous prendre une telle responsabilité ?

Dieu a pré-ordonné, de toute éternité, que Son Fils soit tout et en tous.
Nous faisons profession d'appartenir au Seigneur Jésus, et cependant, il
ne serait pas vrai qu'll soit, pour nous, tout et en tous ? S'il en est ainsi, il
y a un reniement, une contradiction ; nous nous opposons a la pensée de
Dieu, nous résistons a Son dessein éternel.

Est-ce vrai que, pour nous, Il est tout et en tous ? |l le sera certainement
si nous sommes préts a aller avec Lui jusqu'au bout.

Oh ! Ces suggestions subtiles que des levres menteuses murmurent
constamment a nos oreilles ! Si tu renonces a ceci ou a cela, tu vas finir
par tout perdre ; la vie sera moins riche qu'elle ne I'est maintenant et qu'elle
ne pourrait I'étre dans I'avenir ; tu vas au-devant de telles limitations, qu'il
ne te restera plus rien a la fin. Mensonge ! C'est précisément cette crainte
qui entrave la réalisation de la grande pensée de Dieu a notre égard.

La pensée de Dieu pour nous, c'est que Celui qui est Son Fils, Jésus-
Christ, en qui habite corporellement toute la plénitude de la divinité, que
Lui, Il soit notre plénitude. Toute la plénitude de Dieu en Christ est pour
nous ! Nous n'atteindrons jamais ce but en Le rejetant par nos propres
conceptions de la vie chrétienne. Si nous n'allons pas avec Lui jusqu'au
bout, notre vie sera certainement limitée et amoindrie. Ce qui est vrai dans
la question de notre consécration au Seigneur ; abandon complet de notre
vie entre Ses mains et séparation totale d'avec tout ce qui n'est pas du
Seigneur ; est aussi vrai dans le domaine du service.

Editions - Association Bible et Foi Page | 104



Notre chair aime a se faire une place dans I'ceuvre de Dieu, et elle ne
se lasse pas de nous répéter que, si nous voulons dépendre du Seigneur
seul, nous connaitrons des jours d'anxiété. Mais, une vie de compléte
dépendance de Dieu peut étre une bénédiction continuelle. C'est dans
cette voie que nous faisons, presque a chaque pas, des découvertes qui
nous laissent toujours plus émerveillés.

Nous pouvons nous sentir a demi-morts a un moment donné, et cinq
minutes apreés, si le Seigneur nous confie quelque travail, nous recevrons
un renouveau de vie, dépendants ainsi de Lui pour chaque mouvement et
pour l'air que nous respirons. C'est ainsi que nous apprenons a connaitre
le Seigneur. Puis, aprés cette expérience, nous pouvons nous sentir de
nouveau aussi impuissants et anéantis que précédemment, mais nous
nous souvenons que le Seigneur était intervenu ; et le Seigneur intervient
encore.

La vie devient ainsi une riche communion, et cependant personne ne
pourrait se douter que nous dépendons du Seigneur, recevant de Lui la
force et le souffle au fur et a mesure des besoins. Quelle bénédiction que
de savoir que c'est le Seigneur qui a tout accompli, et que, livrés a nous-
mémes, nous N’y serions jamais parvenus. Ce qui, sur le plan humain et
terrestre, est impossible, le Seigneur I'accomplit. Quelle bénédiction !

Prolongeons ces lignes, bien-aimés, dans le domaine de ['Eglise.
Appliquons I'épreuve. Pour nous, je parle ici sans aucun esprit de
jugement ou de critique, ne désirant pas faire des distinctions
inopportunes. Mon seul désir est d'étre fidéle, pour nous, notre foyer
spirituel doit étre la ou le Seigneur Jésus est le plus honoré. Notre
communion fraternelle doit étre 1a ou Dieu trouve ce qui satisfait le plus
Son cceur, la ou Christ est tout et en tout ; c'est cela qui doit étre I'Eglise
pour nous.

Il ne faut pas que nous soyons liés par des traditions, par des choses qui
prétendent étre ce qu’elles ne sont pas. C'est la ou le Seigneur est le plus
honoré que doivent étre nos ceceurs, la ou tout est subordonné a cette
réalité centrale, Jésus-Christ tout et en tous. C'est la qu'est I'Eglise, et c'est
la que doit étre le centre de gravité de nos cceurs. Le lieu ou Dieu
déposera Son témoignage, et par lequel Il manifestera aux autres la
puissance de ce témoignage, doit étre le lieu ou le Seigneur Jésus est le
plus honoré.

Editions - Association Bible et Foi Page | 105



Si nous sommes en plein accord avec le dessein de Dieu concernant
Son Fils, c'est a nous que viendront ceux qui sont affamés spirituellement,
et nous ne manquerons pas d'occasions de leur donner cette nourriture
céleste qui nous a si abondamment satisfaits.

Tout est Vie.

Souvenons-nous que tout ce qui se rapporte a la vie chrétienne est
affaire d'expérience. Tout doit étre expérimenté, vécu. Tout ce qui touche
au Seigneur Jésus est essentiellement en relation avec la vie. Ce n'est
pas doctrinal. Ce n'est pas une question de credo. Le fait d'accepter
certaines déclarations de doctrine ou de croyance seulement, ne nous
mettra pas en relation avec le Seigneur Jésus. Jamais !

Nous ne devenons pas chrétiens en souscrivant a certaines doctrines ou
en adhérant a une profession de foi orthodoxe ou évangélique, non plus
gu'en croyant certaines choses qui nous sont dites du Seigneur Jésus. Ce
n'est pas de cette maniére-la que nous devenons des chrétiens, et ce n'est
pas sur cette base qu'est constituée I'Eglise, bien qu'elle professe
certaines régles de foi.

Il faut dans notre vie que tout soit fondé sur une expérience vivante de
Christ ; il faut que chaque élément de notre foi devienne partie de nous-
méme, et que nous soyons nous-méme un élément vivant dans notre foi.
Il n'est pas suffisant de croire que Christ est mort sur la Croix. |l faut que
ce fait entre profondément dans notre vie personnelle et devienne une
expérience continuelle, une action puissante, une force incessante qui
opere et agit dans tout notre étre.

L'Eglise n'est pas établie sur une base de déclarations doctrinales. On
ne peut pas réunir quelques personnes, en leur disant simplement voici
quelques considérations parfaitement saines, nous allons constituer notre
Eglise sur cette base. L'Eglise est |a ou la vérité a été incrustée, ou elle
est devenue expérience et vie.

Quand l'enfer se léve pour projeter contre les enfants de Dieu les
miasmes de la division, ce n'est pas un credo qui sauvera l'unité menacée.
Le credo le plus ultra-évangélique n'a jamais réussi a assurer la cohésion
des chrétiens. L'unité de I'Esprit se forge d'une autre facon ; c'est le fruit
d'un travail de Dieu accompli en nous, au-dedans de nous.

Editions - Association Bible et Foi Page | 106



Sans cette unité-la, rien ne pourra résister aux esprits de division et de
schisme qui nous assaillent.

II faut que tout ait son fondement, non pas dans la doctrine ou
I'organisation humaine, mais dans l'expérience de Vie. C'est sur la base
de I'expérience que nous donne I'Esprit de Dieu, que nous pouvons entrer
dans le plan de Dieu. Il n'est pas difficile de chanter dans nos cantiques,
« Christ est tout et en tous », et de croire qu'il est suffisant de le faire de
maniére tout objective.

Mais c'est une chose tout autre, lorsque ces mémes paroles sont le fruit
d'une expérience personnelle. Il y a beaucoup de chrétiens qui diront
aujourd'hui : « oui, c'est vrai, Christ est tout et en tous ! » Et cependant, si
demain matin, vous les touchez a une place sensible ou leurs préférences
entrent en jeu, ils vous donneront la preuve que Christ n'est pas encore
tout et en tous. C'est par le chemin de l'expérience que nous devons
arriver la. Que le Seigneur nous donne la grace d'y parvenir.

Le dernier appel que j'adresse ici a nous tous, c'est que nous nous
unissions tous pour élever tout a nouveau le Seigneur Jésus sur le tréne
qui Lui appartient, afin qu'll régne en Souverain supréme dans notre coeur,
dans toute notre vie, dans toutes nos relations. Si nous avons retenu
quelque chose de nous-mémes, cédons aujourd'hui.

Si nous avons encore certaines réserves dans notre cceur, consacrons-
nous maintenant. Si nous avons été jusqu'ici partagés entre le Seigneur
et le monde, ou entre Lui et un objet que nous chérissons, mettons-y des
maintenant le point final, afin qu'll soit, Lui, tout et en tous. Qu'il en soit
ainsi des ce moment, et que, dans nos relations avec le Seigneur, nous
continuions sur une base toute nouvelle. Voulons-nous le faire ?

Demandons au Seigneur de briser jusqu'au lien le plus tendre qui pourrait
faire obstacle a ce qu'll soit tout et en tous ; sommes-nous préts a faire
cela méme ? Que le Seigneur nous en donne la grace !

(Retrouvez ces auteurs sur bible-foi.com)

Editions - Association Bible et Foi Page | 107



CONCLUSION

La beauté du Christ se révéle a mesure qu’elle se reproduit dans ses
saints. Le Seigneur ne se contente pas d’étre admiré dans les cieux, il
veut étre manifesté sur la terre, a travers un peuple fagonné a son image,
vivant par la Nouvelle Alliance en Son sang.

Ainsi, quand I'Eglise traverse la nuit, quand la foi s’éteint chez beaucoup,
quand les systémes religieux deviennent lourds, c’est alors que Dieu
suscite un « reste » ; non pour condamner, mais pour rappeler, non pour
s’élever, mais pour porter la lumiére. Ce reste devient comme un vitrail au
cceur du monde, laissant passer la lumiére du Christ afin que d’autres
puissent encore croire, encore espeérer. lls ont gardé sa Parole, ils n'ont
pas renié son Nom, ils ont lavé leurs robes dans le sang de ’'Agneau. C’est
a eux que Jésus promet la couronne de vie, la manne cachée, la pierre
blanche, la communion éternelle avec Lui.

« Préparez le chemin du Seigneur, aplanissez ses sentiers » : telle est la
voix prophétique de Dieu qui appelle aujourd’hui nos propres personnes,
nos familles, nos églises, a sortir de la sécheresse spirituelle, de
I'assoupissement spirituel ambiant, de la religiosité tiede et des traditions
humaines creuses ; et ce chemin commence nécessairement en moi, en
toi qui lis ces quelques lignes, en chacun de nous, parce que Dieu ne peut
manifester sa gloire la ou le coeur reste fermé, la ou I'orgueil, la routine, la
suffisance, la peur de la vérité restent actifs ; Ia ou notre vieille nature tient
encore les rénes. L’homme extérieur, fait de routines, de normes
religieuses, de traditions humaines, doit étre brisé, afin que la vie
intérieure de I'Esprit se révele, car sans ce brisement, toute spiritualité
reste superficielle.

Car il est écrit : « Voici, je vais faire une chose nouvelle, elle germera
déja, ne la connaitrez-vous pas ? » (Esaie 43.19) ; et encore : « Il y aura
la un chemin frayé, une route, qu'on appellera la voie sainte ; nul impur n'y
passera ; elle sera pour eux seuls » (Esaie 35.8). Ses paroles ne seront
pas vaines dans un sol dur, compact, divisé, investi par la tradition sans
vie.

Editions - Association Bible et Foi Page | 108



La préparation du chemin du Seigneur passe par une vie de priere, de
veilles, de service, mais surtout par une vie de sainteté, de séparation de
notre « moi ».

« A. W. Tozer » écrivait : « Le manque de désir sacré est la cause de
notre état spirituel actuel ; la rigidité et la raideur de nos vies religieuses
sont le fruit de notre manque d’un désir saint. L'autosatisfaction est un
ennemi mortel de toute croissance spirituelle ! »

C’est dans cette marche que I'Eglise est vivifiée, que les foyers respirent
la vie de Christ, que les générations a venir voient dans le christianisme,
non une religion attiédie, mais une puissance vivante, non un culte formel
mais une adoration en esprit et en vérité, comme le demande le Seigneur
(Jean 4.23-24).

Que cette voix prophétique et sacrée, de Dieu, continue de résonner en
chaque cceur : « préparez le chemin du Seigneur, aplanissez ses
sentiers » ; et que dans ce chemin redécouvert, Christ seul soit éleve, que
Son régne vienne, que Sa volonté soit faite en toute chose, pour la gloire
de Dieu, au travers de Jésus-Christ notre Seigneur.

« Nous savons que lorsque le Christ apparaitra, nous serons semblables
a Lui, parce que nous le verrons tel qu’il est » (1 Jean 3.2).

Et ce jour-1a, le reste deviendra multitude, les vainqueurs deviendront
'Epouse, et toute la création s’inclinera devant la beauté supréme de
I’Agneau glorifié. Ainsi, le Jubilé que Jésus proclama a Nazareth, « L'Esprit
du Seigneur est sur moi... pour proclamer une année de grace du
Seigneur », s'accomplit pleinement lorsque la beauté du Christ rayonne
dans I'Epouse. L'année de grace n'est plus un calendrier, mais une
Personne. Le véritable Jubilé, c’est la manifestation du Fils dans son
peuple.

Chers amis, il y a un moment, oui, un moment précieux, ou le coeur de
Dieu frappe a la porte de notre cceur, ou la grace parle et interpelle. Parce
que le temps est fugace, parce que la vie peut changer en un instant. La
Parole nous dit : « Cherchez 'Eternel pendant qu'il se trouve ; invoquez-
le, tandis qu'il est prés » (Esaie 55.6). Mettez tout en ceuvre pour chercher
Dieu. Lisez sa Parole, méditez-la. Priez avec foi. Ne vivez pas pour les
apparences ou les reperes humains, mais pour Celui qui est Vérité, Vie et
Beauté.

Editions - Association Bible et Foi Page | 109



Ne tardez pas, rejetez les compromis, les distractions, les faux repos. La
fréquentation réguliéere de la priere avec Dieu est essentielle, pas
seulement pour les moments de louange, mais toute la journée.

Que votre vie soit un oui ferme : « Oui, Seigneur, aujourd’hui encore, je
choisis de te chercher. Non pas de maniéere occasionnelle ou superficielle,
mais avec une soif renouvelée, une détermination entiére. Je ne veux plus
vivre dans lillusion d’un salut réduit a une simple délivrance : j’ai compris
que mon salut est une entrée dans ton Royaume, non une finalité. C’est
le commencement d’une marche, d’un appel, d’une transformation.

Je m’abandonne a toi maintenant, sans réserve. Je ne veux plus
négocier avec ma vieille nature, je veux qu’elle soit crucifiée avec toi, une
fois pour toutes. Je reconnais que sans cette marche, je resterai comme
les Corinthiens : un enfant spirituel, charnel, incapable de porter le fruit de
la maturité. Alors a partir d’aujourd’hui, je te recherche comme on cherche
un trésor, je m’abandonne a ta providence, je marche. Non pour obtenir
quelque chose, mais pour devenir quelqu’un : un fils du Royaume, un
disciple fidele, un vainqueur selon ton cceur ! »

« Charles Spurgeon » avertissait : « Il est possible d’avoir la vie de
I’Esprit sans la croissance de I'Esprit | »

Que la grace de Dieu vous soutienne dans ce choix, vous transforme,
vous rende fidéles, vifs, brilants de Son amour. Pour que, quand Christ
paraitra, Il vous trouve veillants, vainqueurs, Epouse sans tache. Alléluia !

Seulement alors, la prophétie s’accomplira : « Voici, je fais toutes choses
nouvelles » (Apocalypse 21.5).

« Seigneur, aplanis-en moi tout ce qui te resiste, courbe tout ce qui est
hautain, et remplis tout ce qui est vide, jusqu’a ce que mon cceur devienne
un chemin droit pour ton passage !

Je veux que toi seul sois ma satisfaction, et que ta vérité, ta puissance,
ta sainteté soient manifestées dans ma vie, dans ma famille, dans mon
église. Tu me dis : « Plus de Dieu et moins de 'homme ! », je I'accepte
Seigneur, fait ton ceuvre dans ma vie, fais de moi un vainqueur et
manifeste ta gloire ! »

Amen

Editions - Association Bible et Foi Page | 110



« Que I'Eternel te bénisse, et qu’il te garde !
Que I'Eternel fasse luire sa face sur toi, et qu'il taccorde sa grace !
Que I'Eternel tourne sa face vers toi, et qu’il te donne la paix ! »

Livre des nombres chapitre 6 versets 24 a 26

Editions - Association Bible et Foi Page | 111



COLLECTION « LES ANCIENS SENTIERS »

Theodore Austin Sparks

« Christ Ressuscité »

« Christ notre Tout »

« Entrer dans la vision céleste »
« L'école de Christ »

Andrew Murray

« Demeurez en Christ »

« Comme Christ »

« Le pouvoir du sang de Jésus »
« Le sang de la croix »

« L'Esprit du Christ »

« Les deux Alliances »

« La vie nouvelle »

Philippe Dehoux

« Il marcha avec Dieu »
« La révélation de la croix »

Edward M. Bounds
« Prédicateur et priére »

Charles H. Mackintosh

« Fondamentaux Bibliques ». volume 1

Editions - Association Bible et Foi

Livres papier

Frédéric Gabelle

« Moins de I'nomme, plus de Dieu »

« Discerner la source de nos ceuvres »
« Contempler la gloire de Dieu »

Aiden W. Tozer

« Quand il sera venu »

« La vie plus profonde » et « Les
chemins vers la puissance » (1livre)
« La croix radicale »

Serge Tarassenko
« L'épreuve, sujet de joie complete »
« Bible et science

se contredisent-elles ? »

Albert B. Simpson
« Sanctification totale »
« Marcher dans I'Esprit »

Arend Remmers
« Chemin de la croissance spirituelle »

Bible-foi.com

Page | 112



